
BCAI 17 – 2001 165

V. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

Décobert Christian (dir.), Valeur et distance. Identités et sociétés en Égypte [Baudoin Dupret]

Décobert Christian (dir.),
Valeur et distance.
Identités et sociétés en Égypte

Paris, Maisonneuve et Larose, 2000 (Coll. L’atelier
méditerranéen), 16 _ 25 cm, 361 p.

L’ouvrage dirigé par Christian Décobert est le fruit d’une
table ronde tenue au Caire en 1995. De manière très géné-
rale, il regroupe dix-huit contributions portant sur la
production des identités sociales en Égypte, de l’Antiquité
à nos jours. Ces articles sont organisés en trois parties,
intitulées «Les figures de l’autre», «Les propriétés du
communautaire» et «La forme et la substance». Le tout
est précédé d’une introduction d’une trentaine de pages.

La définition égyptienne de l’ouvrage ne manque évi-
demment pas d’intriguer, tant il est difficile de souscrire à
la thèse de la permanence de l’Égypte. L’auteur s’en explique
dès l’entame du livre: «L’Égypte n’a nullement été prise
par nous comme un objet, nous ne lui avons pas attribué
de valeur exemplaire» (p. 9). Il n’en reste pas moins que,
s’agissant de mécanismes identitaires, la projection d’un
référent unique de ce genre donne inéluctablement une
impression d’évolutionnisme, au-delà même de l’intention
du maître d’œuvre, ce qu’accentue encore l’organisation
partiellement chronologique des contributions. Qu’aucun
mauvais procès ne soit intenté, cela étant: l’introduction de
l’ouvrage pose remarquablement la problématique dans sa
complexité historique et sociale.

L’unité du livre ne tient donc pas à l’Égypte, mais à
l’objet identitaire, à ce que Christian Décobert appelle, à la
suite de François Ireton, des construits. Le terme vise à
souligner que l’identité n’est jamais un donné de la nature,
mais qu’elle est le fruit d’un travail des membres d’un groupe
social sur les autres et, en retour, sur eux-mêmes. En ce
sens, l’usage du vocable est non seulement justifié mais,
plus encore, nécessaire, dans la mesure où cela permet de
ne pas réifier les référents identitaires et en même temps
de souligner la dimension processuelle des opérations ayant
mené à leur constitution. Ma seule réticence à l’égard de ce
terme viendrait plutôt de ce qu’il souligne, non pas seule-
ment que l’identité est un artefact – ce dont on conviendra
aisément –, mais surtout qu’elle serait un artifice mis en
œuvre par les membres d’un groupe social pour abuser les
autres et plus encore pour s’abuser eux-mêmes. Je ne suis
pas sûr de pouvoir souscrire à cette vision ironique de l’ac-
tivité sociale, qui fait peu de cas des capacités réflexives
des membres d’un groupe social et prétend substituer à
l’ontologie des profanes l’ontologie alternative du
scientifique. Notons cependant que cette remarque ne vise
pas tant les contributeurs de ce livre que les lecteurs qui
s’empresseraient, à la vue de ce mot, de ranger l’ouvrage
au titre de la sociologie constructiviste.

Étant dans l’incapacité de résumer chaque contribu-
tion à ce livre, je propose de commencer par présenter

succinctement celles d’entre elles dont les conclusions
contribuent explicitement, au-delà de l’illustration, à la
réflexion sur l’objet identitaire, avant d’en revenir à l’intro-
duction de Christian Décobert que je voudrais présenter
plus en détail. Je terminerai par quelques considérations
sur la question de l’identité comme construction sociale.
Notons que le choix des contributions recensées tient pour
partie à ma conviction qu’une légitime défiance à l’égard
de grands modèles explicatifs ne doit pas conduire à penser
que l’exemple est le seul moyen de traiter une question.
Présenter une histoire pour répondre à une sollicitation sur
la question identitaire suppose que l’on ait une idée précise
de ce que cette question est: on propose une illustration
de la question. L’exemple est toujours, en effet, l’exemple
de quelque chose. Mais, en laissant ce quelque chose dans
l’ombre, on tend à illustrer une conception qu’on tient pour
évidente sans donner les raisons de cette évidence. Si l’on
prend donc le parti de décrire et de laisser les choses parler
d’elles-mêmes, il conviendrait sans doute, d’une part, de le
dire explicitement et, d’autre part, de donner les éléments
ayant conduit à considérer qu’il s’agissait à l’évidence d’une
instance identitaire.

Koen Goudriaan s’attache à décrypter les signes de
l’identité ethnique en Égypte ptolémaïque. Il montre
comment c’est le fait de vivre dans un environnement égyp-
tien qui détermine la qualité ethnique égyptienne des gens,
en l’absence de classification rigide des communautés d’en
haut. «C’étaient les participants au jeu social qui évoquaient
les catégories ethniques, perpétuant ainsi l’existence de
communautés ethniques même si celles-ci avaient peu, ou
pas du tout, d’organisation interne» (p. 58). Le rattachement
à la communauté se fait ainsi par l’exhibition de traits
spécifiques de culture, lesquels sont ethniques parce que
les gens les associent à des groupes ethniques. Ces traits
d’identification ressortissent au faisceau d’indices (religion,
droit, appartenance à un «club», nom, ascendance, acti-
vité professionnelle, vêtement, langue, etc.), un trait
équivoque étant compensé par une pluralité d’autres traits
tenus pour plus explicites. On retiendra cette formule de
Goudriaan: «Les gens hésitaient rarement à déterminer
l’identité ethnique de tel individu. Dans leur milieu immédiat,
ils avaient une connaissance non réfléchie mais pratique
de la validité ethnique de traits spécifiques» (ibid.).

Bernard Flusin, dans sa contribution sur une compila-
tion racontant l’histoire du monastère de Sainte-Catherine
et en décrivant les merveilles, nous conduit à réfléchir sur
ce que Christian Décobert nomme «la réponse toujours in-
complète à une double demande: de maintien vital d’une
frontière avec l’autre qu’est l’Arabe nomade vivant aux
portes du monastère; de continuité d’une mémoire» (p. 14).
S’agissant de la première, on peut observer que l’objet
identitaire s’insère dans une relation de proximité. Ainsi,
«les relations entre les Arabes et la communauté monas-
tique, si tendues soient-elles, peuvent être écrites en termes
de symbiose» (p. 129). La seconde demande répond

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Décobert Christian (dir.) : Valeur et distance. Identités et sociétés en Égypte, recensé par Baudoin Dupret
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 166

V. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

davantage à la question de la perpétuation du groupe en
tant qu’entité distincte, ce qui suppose la démarcation vis-
à-vis des autres communautés non musulmanes de l’empire
et l’effort de conservation du système juridique reconnais-
sant à la communauté orthodoxe son statut distinct.

Jean-Michel Mouton montre comment, s’agissant des
ulémas de l’époque ayyoubide, la définition du groupe pro-
cède de critères pouvant être qualifiés d’objectifs (acquisition
et transmission “patentées” du savoir), idéologiques (adhé-
sion à l’islam sunnite), professionnels (activité unique) et
exclusivistes (à l’exclusion des chiites et des coptes). La
conséquence de l’établissement de ces «limites objective-
ment fortes par rapport aux autres groupes sociaux» et de
cette «mise en position dominante» fut que «d’exacerber
les signes de distinction au sein du groupe des ulémas et
d’accentuer les lignes de tension à l’intérieur de la commu-
nauté» (p. 152).

Esclaves, étrangers, minoritaires, les Mamelouks n’en
forment pas moins le groupe dominant, souligne Mounira
Chapoutot-Remadi. Le groupe mamelouk se forme autour
de la «maison», dont les résidents sont liés «par une mul-
titude de liens électifs, de sang, de clientèle» (p. 176) qui
laisse transparaître à la fois cohérence et différences: «Ces
déracinés, arrachés à leurs familles et à leurs territoires
d’origine, à leur langue, à leur culture et à leur religion, ces
étrangers auxquels on refuse une mémoire généalogique,
ces hommes qui apparaissent à la fois sans ancêtres et qui
se veulent “sans postérité”, ces hommes donc recréent une
famille fondée à la fois sur une parenté élective et sur des
liens du sang» (ibid.). Par ailleurs, ce que l’on sait des
Mamelouks nous est donné par des sources arabes, les
frontières identitaires étant donc autant celles «que le
groupe se donne» que «celles qui lui sont assignées par
l’“autre” arabe» (p. 182). Or, ce dernier renvoie les Mame-
louks à une ethnicité turque, dans laquelle tous ceux qui
sont achetés comme esclaves militaires acceptent de se
fondre. En même temps, le groupe est traversé, de l’inté-
rieur, par de forts mouvements ségrégationnistes fondés
sur l’«appel de la race». «Par conséquent, on peut dire
que la problématique de l’identité oscille entre le pôle d’une
singularité déconnectée et celui d’une unité globalisante peu
respectueuse des différences» (p. 183). Enfin, dans l’étran-
geté, on trouve des gradations entre celle qui est constituée
en idéal – et est intégratrice au groupe dominant – et celle
qui est dégradante (par rapport à l’idéal, du moins) – et
tend à renvoyer à la périphérie.

Étudiant la même Égypte mamelouke, Jean-Claude
Garcin et Moustafa Anouar Taher s’efforcent de montrer
comment, alors qu’«il est admis que dans la société arabe
l’identité d’un homme se saisit par la lignée» (p. 189), cette
logique de la société arabe ne trouve pas à s’appliquer à
tous ceux qui vivent en un même lieu à une même époque.
Les mamelouks, puisqu’il s’agit encore d’eux, ne sont
officiellement les fils et les pères de personne. Décrivant la
waqfiyya (ensemble d’actes de waqf), d’un certain Íawhar

al-Lælæ, mamelouk, eunuque de surcroît, originaire d’Éthio-
pie, précepteur des enfants de la famille du sultan Barsbæy,
lié à un autre Íawhar par des liens d’afrèrement, les auteurs
nous engagent à lire cette histoire, comme le fait Christian
Décobert en introduction, comme la démonstration de ce
que la production identitaire «se réalise, et ne se réalise
que, dans le symbolique», qu’elle est «un travail de repré-
sentation (…), travail qui se situe dans l’association motivée
mais arbitraire d’un “étant” (d’un état social) et d’un “vou-
loir être” (une volonté sociale)» (p. 30). L’étant de Íawhar
al-Lælæ, c’est son opulence matérielle et son influence poli-
tique, tirée de son appartenance à la maisonnée du sultan,
mais aussi son irréductible condition de mamelouk eunuque,
nécessairement sans ascendance ni descendance; son vou-
loir être, c’est son inscription dans un lignage fictif, dans
une forme de descendance du sultan dont il est à la fois le
fils pieux qui entretient sa tombe et l’héritier légitime qui
succède à son père dans ses biens qu’il fait siens.

Travailler sur les références religieuses telles qu’elles
ressortent de l’étude d’un site de concentration de tombes
de sayyids, ce n’est pas, dit Christian Décobert dans sa
contribution sur Bahnæsa, «nous demander ce qu’était un
musulman au XIVe ou au XVe siècle, (… mais tenter) d’entre-
voir le processus de construction (…) d’une mémoire où
puiser ces références, de comprendre que cette mémoire
était partagée et efficace, qu’elle suscitait des pratiques
sociales communes et reconnues, et, enfin, de saisir l’ins-
cription de cette mémoire dans l’espace, dans le milieu
naturel» (p. 258-259). Cette mémoire, autour de laquelle
le groupe s’organise, est à la fois mémoire d’un passé origi-
naire, fixant au groupe «sa naissance, sa reproduction, et
une raison à sa présence là où il est» (p. 259), et mémoire
d’un passé exemplaire, «puisqu’il fonctionne comme un
modèle, que les gestes qui s’étaient accomplis durant ce
temps écoulé sont un modèle de comportement» (ibid.).
La mémoire n’est toutefois pas que la mémoire de quelque
chose, elle aussi mémoire inscrite dans quelque chose, une
mémoire qui s’organise dans un espace, dans «des lieux,
sacrés, qui sont les témoins du temps passé et qui le rendent
présent, même s’il est révolu» (ibid.). Cette production
«mnémotechnique» est identitaire, en ce sens qu’elle
permet la démarcation entre le musulman et l’autre, démar-
cation fluctuante bien sûr, mais d’une fluctuation circonscrite
par un cadre, celui de «la solidarité que le groupe religieux
entretient avec ce qu’il croit être l’intégrité de sa tradition»
(ibid.).

Jean-Noël Ferrié se pose la question de la construc-
tion de la frontière et de la typification de soi dans son
article sur la définition par des étudiants d’al-Azhar de la
qualité de copte. S’appuyant sur les travaux de Barth et
Goffman, il nous montre comment l’identité, qui est «cons-
truite interactionnellement par le maintien d’une frontière
conventionnelle avec les groupes voisins (…) crée la réalité
qu’elle énonce» (p. 307). Ce faisant, la production identitaire
opère à double sens, de la définition de l’autre à la définition

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Décobert Christian (dir.) : Valeur et distance. Identités et sociétés en Égypte, recensé par Baudoin Dupret
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 167

V. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

du soi, et l’imputation d’une identité à autrui permet en creux
de se donner une identité à soi. L’auteur ne semble toute-
fois pas s’intéresser à l’identité en acte, mais à une identité
réflexive, celle qui est produite en réponse à une question,
ce qui tendrait à nous placer dans le registre des «repré-
sentations» plutôt que de l’«action», la relation entre les
deux se faisant sur le mode de l’incertitude ou, tout au moins,
de la discontinuité. Telle n’est toutefois pas l’intention de
Jean-Noël Ferrié, qui ne s’attache pas à prendre un objet
symbolique de manière décontextualisée et à gloser à son
sujet, mais observe, dans les réponses des étudiants, la
trace d’une action qui a consisté, dans des circonstances
précises, à dire certaines choses. Si donc, dans leurs
réponses, les étudiants en tafsîr marquent la différence entre
coptes et musulmans, c’est de manière irrémédiablement
située. Ils le font en recourant à des critères qui, ceux de la
religion mis de côté, tiennent à l’imputation d’une qualité
morale – l’impudeur – au chrétien. «En ce sens, il semble
que l’affirmation identitaire relève de plus en plus de la per-
formance» (p. 314). Mais, il est vrai, cette affirmation ne
vise pas tant à donner un contenu à ce qu’on est qu’à mar-
quer la différence, à «informer de l’existence d’une
démarcation» (ibid.).

Alors que le mot identité, dans sa triple acception de
singularité, similarité et pérennité, permet de bien saisir un
des points de vue selon lequel tout groupe social empirique
peut être envisagé sociologiquement, il est aujourd’hui gal-
vaudé et finit par ne plus désigner que l’existence de
spécificités sociales et culturelles pour un groupe. Partant
de ce constat, François Ireton décrit, dans sa contribution
sur le référent identitaire «Òa‘îdî» (originaire du ∑a‘îd, c’est-
à-dire de Haute-Égypte), les quatre relations d’incertitude
unissant les énoncés identitaires et le référent visé, notant
toutefois que cette incertitude, ce paradoxe, n’existe «qu’au
regard de l’application des principes de la logique “classique”
à ce type de mode de construction sociale de l’identité,
(alors que) la construction des identités collectives relève
d’autres “socio-logiques”» (p. 322). La première relation
d’incertitude tient aux sujets de l’identité, c’est-à-dire en
fait à la notion d’appartenance à une entité comme le ∑a‘îd.
L’auteur montre que, si identité et équivocité (de ce que
recouvre l’appartenance) semblent faire mauvais ménage
en logique classique, non seulement elles coexistent mais
surtout elles opèrent efficacement en socio-logique. La
deuxième relation d’incertitude tient au référent territorial
(le ∑a‘îd). Pas moins de dix «∑a‘îds mentaux» peuvent être
ainsi esquissés. Une fois encore, l’auteur souligne que ce
ne sont que les différentes représentations logiquement
possibles, qui ne prennent toutefois de sens que dans leur
mobilisation par un individu, dans un but pratique, de
manière ni mentaliste ni mécanique. La troisième relation
d’incertitude procède d’une interrogation sur la forme logique
des propositions de caractérisation identitaire. Ce question-
nement révèle que «les caractéristiques identitaires ne
délimitent pas des entités sociales discrètes en termes uni-

voques d’appartenance/non-appartenance des individus (,
mais qu’il) existe des variations d’intensité d’appartenance,
faisant de ces entités – dont l’existence est fondamentale-
ment d’ordre symbolique – des “sous-ensembles flous”»
(p. 333). Enfin, quatrième relation d’incertitude, au plan
sémantique des prédicats attribués aux ∑a‘îdis, on observe
«le caractère en partie contradictoire du corpus formé par
les traits identitaires qualifiant les ∑a‘îdis, dont il est possible
de prédiquer “quelque chose et son contraire”» (ibid.). Ici
encore, la question de l’équivocité ne se pose qu’en termes
de logique formelle et non de pratiques sociales, ces der-
nières n’étant pas tributaires des premières.

Retour à l’introduction, à présent, et à son étonnante
capacité à cimenter ce livre. Rappelant que les Annales
s’étaient donné un programme sur les identités et les liens
sociaux, dont elles posaient qu’elles n’ont «que des
usages», «pas d’existence de nature» (p. 9), et partant du
constat à la fois du caractère situé du point de vue sur
l’identité d’un groupe et de l’inconsistance ontologique des
caractéristiques semblant définir et distinguer les groupes
entre eux, Christian Décobert entreprend de cadrer la pro-
blématique en deux temps.

Il s’attache d’abord à étudier la structure des modes
stéréotypiques d’appréhension d’autrui. Le stéréotype est,
dans une relation sujet + prédicat, le prédicat étant un terme
commun et unique utilisé pour qualifier et décrire des termes
très variés. Fonctionnant sur le mode de la règle, le stéréo-
type «ne souffre pas la contradiction, quelle que soit
l’expérience, même si l’expérience le nie» (p. 11), parce
que l’exception n’est jamais que la confirmation de la règle.
Donc, à l’instar de la règle, le stéréotype est représenté et
vécu comme stable, il est réifié, la propriété qu’il identifie
est objectivée. La production identitaire intervient donc
quand les acteurs d’un groupe font de certaines des pro-
priétés d’un groupe des propriétés distinctives, activant ainsi,
comme l’a établi Fredrik Barth, la représentation d’une fron-
tière. Et le stéréotype devient normatif dès lors que le constat
d’une régularité statistique est posée au principe d’une nor-
malité morale. Quand la production identitaire vise à attribuer
une identité à autrui, elle opère aussi, de manière récursive,
sur la définition de l’identité propre. Ainsi, l’objet stéréotypé
est autant discours sur soi que sur l’autre. Il fonctionne et
sert à refléter un ordre, celui qui positionne l’autre dans une
relation où, en creux, je me positionne moi-même. En somme,
«la production du stéréotype (…) se veut la simple repro-
duction d’un ordre constaté, c’est-à-dire d’un agencement
des êtres, des humains, en catégories valorisées et antino-
miques d’identification» (p. 15).

Alors qu’il vise à préserver une identité, le discours
identitaire est, paradoxalement, producteur d’identité. Il porte
sur les groupes sociaux et leurs actions et, en ce sens, il
constitue un discours sociologique spontané. Il est constitué
sur l’idée que la réalité des traits qui constituent l’objet
identitaire est transparente et que leur connaissance
immédiate n’est que l’effet d’un constat qui porte sur deux

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Décobert Christian (dir.) : Valeur et distance. Identités et sociétés en Égypte, recensé par Baudoin Dupret
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 168

V. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

choses: l’appartenance (je partage avec quelqu’un les
caractéristiques qui font que nous appartenons au même
groupe) et la permanence (je porte la mémoire de ce que le
groupe a été de manière permanente, de l’origine à mainte-
nant). D’une part, des ressources taxinomiques, mobilisables
et mobilisées pour donner cohésion à un ensemble flou et
cohérence à des éléments distinctifs disparates. D’autre part,
une identité à soi procédant d’une identité à ce que l’on a
été, c’est-à-dire d’un ancrage dans un moment originaire
que l’on pose et dont procède, dans un regard rétrospectif,
tout ce qui vient de lui. On remarquera toutefois qu’identité
à soi (appartenance) et identité à ce qu’on a été (perma-
nence) peuvent être dissociées. Par ailleurs, c’est un fait
que l’identité d’un groupe social est «un objet fuyant»
(p. 26), en ce sens que le discours qui porte dessus le fa-
çonne de manière permanente, mais il le fait à partir de
normes sociales et dans un cadre situé. Si donc le stéréo-
type est une norme, c’est en tant que forme conventionnelle
qui ne vient à la pleine existence que dans son actualisa-
tion. Cette forme conventionnelle vise à imputer à autrui et
à soi-même une valeur, la distribution différenciée de cette
dernière fondant la distance séparant un groupe de l’autre.

Je voudrais souligner ici que la question de l’identité
doit effectivement s’apprécier comme une question d’ordre.
On pourrait toutefois ajouter qu’il ne s’agit pas d’un ordre
procédant d’une dualité analytique opposant structures et
action, mais bien d’un ordre qui émerge de manière locale,
autochtone, interactive et descriptible dans le langage
naturel des gens, qui sont toujours des membres de multiples
communautés d’appartenance. En ce sens, l’identité n’est
pas un objet opaque, mais bien un phénomène intelligible,
reconnaissable et reconnu, et elle correspond à des pratiques
de production, de monstration, d’observation et de reconnais-
sance (1). L’identité n’est dès lors un objet fuyant que pour
le chercheur qui envisage de lui donner une configuration
stable, fût-elle seulement structurelle. Quand les sciences
sociales s’engagent dans l’élaboration de théories sociolo-
giques alternatives aux théories profanes de la vie
quotidienne, elles rentrent dans une perspective correctrice
des représentations, dans une redescription des phénomè-
nes sociaux dont elles cherchent à imposer une version
rectifiée. Ce faisant, l’accent est mis sur le côté essentielle-
ment artefactuel de la construction sociale – non sans
ironiser sur l’écart qu’il y aurait entre le construit et la réa-
lité objective à laquelle accéderait le chercheur –, manquant
par là même une partie du phénomène lui-même, à savoir
l’activité de production même de l’artefact. Pour la sociologie
constructiviste, la question est avant tout de rendre compte
d’un état de fait particulier – tel artefact identitaire, par
exemple – à partir d’une combinaison de multiples éléments.
Le problème vient toutefois de ce que, pour combiner des
éléments, il faut les identifier, les sélectionner, ce qui ne
peut se faire sans limitation arbitraire. De plus, dans la sé-
lection de ces éléments, on a perdu de vue l’essentiel: les
activités de production de l’artefact, le travail des construc-

teurs de celui-ci, les interactions propres à l’accomplisse-
ment de ce travail, le contexte situé du travail de
production (2). En ce sens, dire que l’identité est une
construction sociale risque d’extraire l’identité du monde
social dans lequel elle s’inscrit. Or, c’est dans ce monde
social, dans l’immanence pure et simple de celui-ci, dans
sa contrainte locale et située, que l’identité apparaît pour
ce qu’elle est: l’accomplissement d’un travail permanent et
ordonné d’ordonnancement du social.

L’identité, la personne, le moi sont des concepts né-
cessairement et indubitablement sociaux. Il ne fait pas de
doute qu’ils n’ont pas de substance en soi. Ils n’existent
que par et dans leur production, qui est interactionnelle,
intersubjective, contextuelle, ponctuelle, locale. En même
temps, ils sont réels – ce qui ne signifie pas qu’ils sont
matériels –, parce qu’ils sont tenus pour structurants par
tout un chacun, parce qu’il n’est pas d’interaction qui ne se
fonde sur un minimum d’attentes d’arrière-plan portant sur
la nature de l’interlocuteur, son groupe d’appartenance, les
droits et devoirs qui sont communément imputés au membre
du groupe en tant que membre. Dans le cadre de l’interac-
tion, toutes ces attentes sont identifiées et désignées et
servent ainsi d’appui à la poursuite de l’échange. Ce faisant,
elles contribuent à la reconfiguration permanente de l’inte-
raction. Les gens tendent à produire de manière continue la
conformité à ces attentes, de même que l’atteinte à ces
attentes constitue une rupture des schèmes de normalité
qu’il s’agit le plus souvent de réparer, en lui donnant une
excuse, une justification, une intention, etc. La catégorisation
identitaire est donc à la fois contingente et contraignante. Il
est difficile voire impossible de s’en saisir en partant de
propositions aussi générales que «l’Antiquité considère le
Juif comme physiquement répugnant» ou «le Sa‘idi tient à
ses traditions». C’est ce que laisse entendre François Ireton
qui, montrant que les relations que révèle l’étude du référent
identitaire sont faites d’incertitude, souligne que cela tient
à la volonté de les appréhender hors contexte. En ce sens,
ce n’est pas l’identité qui est incertaine, mais l’idée que, en
adoptant une position alternativiste (l’identité des gens n’est
pas celle qu’ils croient) ou ironique (les gens pensent avoir
une identité alors que tout cela n’est que du vent), la
recherche s’en fait.

Baudoin Dupret
CEDEJ

(1) H. Garfinkel, «Postface: l’ethnométhodologie et les legs oublié de
Durkheim», in M. de Fornel, A. Ogien, L. Quéré (éd.), L’ethnométho-
dologie: une sociologie radicale, Paris, La Découverte (Colloque de
Cerisy), 2001, p. 440.
(2) G. Button, «L’ethnométhodologie est-elle constructiviste?» , in M. de
Fornel, A. Ogien, L. Quéré (éds.), L’ethnométhodologie: une sociologie
radicale, Paris, La Découverte (Colloque de Cerisy), 2001, p. 161-173.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Décobert Christian (dir.) : Valeur et distance. Identités et sociétés en Égypte, recensé par Baudoin Dupret
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


