
BCAI 17 – 2001 161

V. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

Cooper John, Nettler Ronald, Mahmoud Mohamed (et al.), Islam and Modernity, Muslim Intellectual Respond [Sandra Houot]

Cooper John, Nettler Ronald,
Mahmoud Mohamed (et al.),
Islam and Modernity,
Muslim Intellectual Respond

I.B. Tauris, London, New-York, 1998,
14 _ 22 cm, 211 p.

Articulé autour de neuf chapitres, Islam and Modernity,
Muslim Intellectual Respond est la mise par écrit de contri-
butions de chercheurs spécialistes de la pensée musulmane,
réunis en colloque au Collège St Anthony d’Oxford en avril
1996. Comme il est indiqué dans la préface (p. XII), l’objectif
de cette entreprise collective, redoublé par la thèse de dé-
part, à savoir, «comment être à la fois moderne et
musulman» (p. 4), est de rendre compte, par l’exemple, de
figures représentatives du courant moderniste (modernist
trend) qui, nonobstant leur ancrage dans la tradition reli-
gieuse et leur attachement aux sources scripturaires, tentent
de déployer un horizon islamique qui soit en accord avec la
modernité.

Si une première impression laisse apparaître une suc-
cession d’articles décrivant des démarches singulières, il
n’en reste pas moins que l’intérêt premier de l’ouvrage réside
dans une mise en perspective de la modernité. Tour à tour
renouvelé par les apports des contributeurs, ce concept,
qui n’est pas identifié unilatéralement du seul côté occiden-
tal, dans une définition close, se laisse appréhender comme
une combinatoire aux agencements multiples.

À la suite de l’article introductif de Derek Hopwood,
quatre chapitres intéressant des aires et des temporalités
différentes, s’organisent autour de l’étude de productions
intellectuelles par référence à des trajectoires individuel-
les inscrites historiquement. Dans la première contribution,
«Nature, hyperbole, and the Colonial State: Some Muslim
appropriation of European Modernity in the Late
Ninetheenth-Century Urdu Literature», Javed Majeed dé-
montre à travers l’exemple des tenants du mouvement
Aligarth, Sayyid Ahmad Khan (m.1898) et Altaf Hussain
Hali (m. 1914) une modernité «islamisée» qui endosse
la fonction d’un miroir; celui-ci réfléchit, à la fois, des pos-
tures épistémologiques, poétiques et des relations
ambivalentes qu’entretiennent les deux auteurs à l’égard
de la puissance britannique. Dans la mesure où les thèmes
développés – la nature, la raison, la science – interrogent
les catégories centrales de la modernité, le contributeur
les soumet aux thèses de Foucault, Adorno, Horkheimer,
Habermas ou Gidden. L’usage que fait Javed Majeed des
catégories occidentales est une tentative d’identification
de la modernité dans un sens plein, dépassant ainsi le
comparatisme culturel pour se situer dans une perspec-
tive épistémologique. On retiendra, à cet égard, l’emprunt
à Giddens de la notion de reflexivity (1) pour étudier les
circularités qui émaillent les productions des deux intel-
lectuels indiens.

Le deuxième chapitre commis par John Cooper: «The
limit of the Sacred: The epistemology of ‘Abd al-Karim
Soroush», brosse l’itinéraire d’un intellectuel iranien qui prit
une part active dans les réformes éducatives de la Révolu-
tion Culturelle (p. 43). L’A. fait ressortir l’arrière-plan
historique, dans la mesure où c’est à partir du contexte
révolutionnaire iranien que ‘Abd al-Karim Soroush a
échafaudé une réflexion critique (2). La qualifiant de
«reconstruction intellectuelle», le contributeur en décrit les
assises: elles reposent sur l’enjeu des imbrications des
domaines épistémologique, religieux et politique dont l’issue,
qui est la nécessaire distinction du caractère divin de la
religion et de sa compréhension humaine – qui ressortit
aux «sciences religieuses islamiques» –, n’est pas claire-
ment définie par Soroush. Cette «reconstruction», en outre,
s’opère doublement; par l’extériorité et le savoir de pen-
seurs éclairés, (ro‡anfikr), tels Shari‘ati ou Iqbal, et par
l’intériorité qui est le fait de ©ulamæ’ (p. 53) à l’instar
d’al-flazæli ou de Fayz-e Ka‡æni (p. 52). Méthodologi-
quement, une large part est dévolue à la reconsidération
du fiqh qui emprunte à l’influence des sciences sociales.
Aussi le fiqh dynamique (fiqh-e-puya, p. 48) est-il revendi-
qué pour contrecarrer un fiqh traditionnel, incapable de
s’adapter et traversé par la peur panique d’une contamina-
tion de l’étranger.

Dans le troisième chapitre, «Islamic Scholar and
Religious Leader: Shaykh Muhammad Sa‘id Ramadan al-
Buti» l’A., Andrea Christmann brosse le portrait d’un ©ælim
syrien représentant la voie moyenne ou le courant ortho-
doxe, «middle path Islam / mainstream orthodox Islam»
(p. 58), après avoir détaillé une existence dont les choix
sont dictés par une foi scrupuleuse (3). Des exemples précis
montrent la voie empruntée par un religieux, partagé entre
«les réalités d’un État séculier et d’un idéal de société isla-
mique». Ses prises de position à l’encontre de l’activisme
politique islamiste et des déviances soufies (p. 71) sont
largement décrites. Conceptuellement, cette voie moyenne
se donne à lire dans les orientations de l’appel (al-da©wa).
A. Christmann envisage sa coloration morale et sociale en
reconsidérant, dans ce contexte, l’effort d’interprétation
(al-iÏtihæd), l’intérêt général (al-maÒlaÌa) ou la civilisation
(al-Ìa∂æra), épine dorsale d’un enseignement dont la

(1) The consequences of Modernity, Cambridge, Polity Press, 1991,
«What is characteristic of modernity itself is not an ambracing of a the
new for its own sake, but the presumption of wholesale reflexivity.»
(2) Elle a été inaugurée en 1988 par la publication de Crispation et
expansion théorétique de la Shari’a: une théorie de l’évolution de la
religion (Qab†-u-bas†-e ti’ºr¬k-e ‡arî©at).
(3) On soulignera toutefois que les éléments biographiques consignés
proviennent d’une même source écrite par le shaykh lui-même sur son
père, Hæƒæ wælidî et qui  s’apparente par certains aspects à une
autobiographie, le père n’apparaît alors que pour justifier ou orienter les
choix de son fils, comme l’illustre sa position à l’égard de l’État syrien de
Hafez al-Assad.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Cooper John, Nettler Ronald, Mahmoud Mohamed (et al.) : Islam and Modernity, Muslim Intellectual Respond, recensé par Sandra Houot
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 162

V. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

vocation est d’offrir des réponses aux musulmans pour trai-
ter avec la modernité.

Cette première orientation générale s’achève par le
quatrième chapitre que l’on doit à Nadia Abu-Zahra. Y est
dépeint la pensée de Husayn Ahmad Amin, «The Thought
of Husayn Ahmad Amin: Islamic History, Islamic Identity
and the Reform of Islamic Law». L’analyse de l’A. s’appuie
sur des éditoriaux qui ont été regroupés dans trois essais
publiés entre 1983 et 1988. Si le «Guide du musulman
triste pour un comportement conforme au XXe siècle» rend
compte d’ignorances et d’additions qui ont entaché le vrai
message de l’Islam (p. 82), les deuxième et troisième opus,
«De l’appel à l’application de la Loi islamique et autres
traditions de l’enseignement islamique» et «L’Islam dans
un monde en changement et autres essais» (4) illustrent
les atermoiements d’un intellectuel tiraillé par la détériora-
tion politique et sociale de l’Égypte contemporaine. Nadia
Abu-Zahra expose la thèse de Husayn Ahmad Amin qui en
appelle au retour à une «Identité», altérée par une imita-
tion superficielle de l’Occident et une ignorance des
circonstances historiques du développement de la Loi isla-
mique. Ce «retour» est vu par l’A. comme un compromis
maladroit entre un mouvement de sécularisation et une
pérennisation de l’Islam.

À ces productions intellectuelles dont le prisme d’ana-
lyse est la trajectoire individuelle inscrite historiquement,
succèdent quatre chapitres dont le fil directeur intéresse,
plus spécifiquement, les postures épistémologique, hermé-
neutique et spirituelle de Mahmud Mohamed Taha,
Mohamed Talbi et Mohamed Abed Jabri et Nasr Hamid
Abu Zaid.

Le cinquième chapitre, «Mahmud Muhammad Taha’s
Second Message of Islam and his Modernist Projet» dû à
Mohamed Mahmud retrace, à travers l’analyse de deux
ouvrages majeurs (5), l’herméneutique de Mohamed Taha,
réformiste soudanais, exécuté en 1985 pour apostasie, par
le régime Nimeiri. Pour l’A, le concept de «second message
de l’Islam» est à inscrire dans le modernisme islamique
(p. 107). L’objectif de l’entreprise intellectuelle de
Mohammed Taha est une tentative pour harmoniser le besoin
individuel de liberté absolue et la nécessaire justice sociale
communautaire, à l’endroit où l’Occident a échoué (p. 110).
En réfléchissant sur sa démarche interprétative,
M. Mahmoud nous livre un riche arrière-plan qui, aux côtés
d’une tradition ésotérique renouvelée, dépeint un «animisme
islamique», réconciliant par là même religion et science,
révélation et raison… Il est à noter, par ailleurs, dans une
reconstruction définitionnelle, une volonté d’allier la
connaissance théorique à l’expérience pratique, faisant ainsi
écho aux résonances spirituelles et existentielles qui nour-
rissent la pensée de M. Taha. Ainsi, le statut dévolu au rituel:
ramifié par l’association d’al-taqwæ (la crainte révérencielle)
et du ‘ilm, sa finalité est la communion avec Dieu. Il relie,
en outre, al-tawÌîd (l’unité absolue de Dieu) à al-‡arî©a dans
un rapport coextensif, doctrinal et pratique.

Ronald Nettler, dans le chapitre VI, s’intéresse à
«Mohamed Talbi’s Ideas on Islam and Politics: A Concep-
tion of Islam for the Modern World». Pour ce faire, l’A.
concentre son attention sur les procédés scientifiques mis
en œuvre dans la production intellectuelle de Mohamed
Talbi (6), savoir: l’horizon interconfessionnel qu’il convoque
pour analyser le Coran ou l’évolution des institutions isla-
miques, ainsi que l’emprunt à la méthode exégétique pour
historiciser sa lecture (p. 131). Est surtout mis en valeur
par R. Nettler, la modernité de la pensée de Talbi. Elle réside
avant tout dans une tension créative, partagée entre les
tentatives empiriques, inscrites historiquement et les valeurs
universelles, partagées intuitivement par le genre humain
(p. 136). L’A. fait, alors, reposer son propos sur le retour à
la quintessence de la religion musulmane incarnée par la
fi†ra. Elle est donnée à voir comme la condition initiant une
modernité renouvelée. Précédant la Révélation, elle inau-
gure, alors, un système éthique dont la portée est universelle.
Pour démonstration, la notion de ‡ºræ est examinée à tra-
vers les lectures historique et éthique que donne M. Talbi.
Étant donné qu’elle est née dans un contexte différencié, la
‡ºræ se distingue de la démocratie. Toutefois, c’est au dé-
tour du caractère «essentialisé» de la notion de justice
que peut émerger une homologie, outrepassant, ainsi, les
représentations idéologiques et culturelles renfermées dans
ces deux termes.

Dans le chapitre VII, «Can Modern Rationality Shape
a New Religiosity? Mohamed Abed Jabri and the paradox
of islam and Modernity», Abdou Fila-Ansari fait reposer la
modernité de M. Jabri sur une démarche épistémologique
qui, interrogeant les fondations de systèmes de pensées,
se situe dans un espace alternatif (p. 156-157), renvoyant
dos à dos des intellectuels arabes, partisans d’un
sécularisme emprunté à l’Occident et des ©ulamæ’ qui ont
négligé le système référentiel éthique, que constitue la ‡arî‘a,
pour en faire un corpus de loi clos (p. 170). Abdou Fila-
Ansari examine la réforme prônée par M. Jabri, contenue
dans ses sommes scientifiques (7). Elle peut être résumée
par une volonté de réformer la conscience des musulmans
afin qu’ils sachent séparer, au moyen d’une méthode res-
pectueuse des lois de la rationalité moderne, «la pratique
politique» des «concepts religieux» (p. 165). En cela, une
attention particulière de la part de l’A. est donnée à la trans-
formation de la conscience historique musulmane qui
s’opère par une refondation du ©ilm. En faisant une large

(4) Dalîl al-muslim al-Ìæzin ilæ muqta∂æ al-sulºk fî l-qarn al-©ishrîn, Îawla
al-da©wa ilæ †atbîq al-‡arî©a al-islæmiyya wa-diræsæt islæmiyya ukhræ, al-
Islam fî ©ælam mutafiayyir wa-maqælæt islæmiyya ukhræ.
(5) Al-Risæla al-Úæniya min al-Islæm et Risælat al-Òalæt, publiés
respectivement en 1966 et en 1967.
(6) ¢Iyæl Allæh (Les Familles de Dieu). Ummat al-wasa† (La Communauté
du juste milieu).
(7) Une Critique de la raison arabe (Naqd al-©aql al-©arabî), publié entre
1984 et1990. Démocratie et droits de l’homme (Al-dimuqræ†iyya wa-
Ìuqºq al-insæn), édité en 1994.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Cooper John, Nettler Ronald, Mahmoud Mohamed (et al.) : Islam and Modernity, Muslim Intellectual Respond, recensé par Sandra Houot
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 163

V. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

place à la reformulation de cadres conceptuels, tels que
l’iÏtihad (p. 168-169), Abdou Fila-Ansari donne à lire une
pensée dont la modernité est alimentée par une critique
raisonnée.

Le chapitre IX, dont nous pensons qu’il prolonge l’es-
prit général des trois chapitres analysés ci-dessus, est une
contribution donnée par Nasr Hamid Rizq Abu Zaid, «Divine
Attributes in the Qur’an: Some Poetic Aspects». L’A. pose,
de facto, la manipulation sémantique de la terminologie
religieuse du Coran par le discours islamique moderne
(p. 193). Il entend, quant à lui, dépasser la dichotomie qui
oppose la théorie de l’inimitabilité coranique à celle du
message temporel, en prônant un espace médian. Si Nasr
Hamid Rizq Abu Zaid reconnaît que le Texte est originaire-
ment divin, il revendique, au nom du sens, l’interprétation
humaine. Ainsi, l’A. pose un système de «décodage»
transdisciplinaire (p. 200), qu’il nous délivre au fil de l’article.
Pour éviter toute manipulation du texte coranique, il s’attache
à extraire «l’historique». À la méthode linguistique moderne
il associe, alors, une analyse sur les réalités socio-politique
et culturelle, pour atteindre une compréhension du mes-
sage divin dans sa profondeur poétique.

Nous clorons cette énumération par deux contributions
à teneur plus générale dont l’articulation commune est un
plaidoyer pour un renouveau de l’Islam qui, affranchi d’une
pesanteur théologique, participe pleinement d’une moder-
nité en devenir. L’article introductif et généraliste de Derek
Hopwood, «The Culture of Modernity in Islam and the Middle
East» résume les répercussions liées à l’intrusion occiden-
tale dans l’aire moyen-orientale. En opérant une démarcation
de sens entre modernité et modernisation (8), l’A. s’inter-
roge, dans une définition inscrite historiquement à l’ouest,
sur la manière dont les figures incontournables de la pen-
sée musulmane contemporaine se sont représenté ces
apports externes en référence à leur univers théologique.
Au travers d’exemples précis, D. Hopwood met en exergue
le rapport dichotomique qui en a résulté, comme en témoigne
ces oppositions binaires, Islam/modernité, authenticité/
modernité…

La seconde contribution due à Mohammed Arkoun,
«Islam, Europe, The West: Meanings-at-stake and the Will-
to-Power» aurait pu, selon nous, conclure l’ouvrage. L’article
se présente comme un plaidoyer pour une «re-considéra-
tion» de l’aire méditerranéenne, dans la construction de
l’identité européenne. Afin d’éviter la confusion souvent faite
entre «lieux de mémoire» et «mémoire historique» (p. 188),
M. Arkoun préconise une relecture critique de l’histoire de
la pensée. Dans une volonté d’identifier les déploiements et
les ruptures historiques des sociétés méditerranéennes, l’A.
développe, dans le contexte de sociétés du Livre-livre
(societies of the Scripture-book), ses thèmes fétiches que
sont le fait islamique (islam-as-fact) ou la modernité, pour
expliquer la manière dont la volonté de pouvoir (will-to-
power) a transformé une quête de sens en stratégies de

domination (p. 182). Répercutée au niveau de la réception,
la quête se transforme en idéologies de mobilisation au
service de cette volonté. C’est dans un double engagement,
épistémologique et existentiel, que M. Arkoun, dans une
posture dialogique qui se dessine dans le cadre
programmatique d’une pensée critique (9), plaide pour un
remembrement de l’aire méditerranéenne. Remembrement
qui ne saurait exclure le legs musulman au profit du seul
héritage gréco-latin.

S’il est à regretter un manque de mise en valeur de la
teneur des contributions, un regroupement thématique, un
croisement d’approches méthodologiques, qui, de notre
point de vue, auraient ajouté à la cohérence du projet
commun, il n’en demeure pas moins que l’apport majeur de
cet ouvrage est de présenter des penseurs religieux et des
personnalités intellectuelles musulmanes du temps présent
dont les œuvres gagnent à être analysées. La bibliogra-
phie, étoffée, ajoute au sentiment empathique qui prévaut
dans les contributions. Les ouvrages recensés présentent
une vision panoramique de la pensée musulmane inscrite
dans le contexte contemporain, savoir: une religion vivante
qui ne reste pas cloisonnée dans des représentations figées.

Si l’objectif, comme il est mentionné dans la préface,
(p. XII) est d’avoir «proposé un nombre d’études analytiques
sur les intellectuels Musulmans qui représentent le courant
significatif de la pensée du vingtième siècle d’un bout à
l’autre du monde musulman…», on peut affirmer, au regard
des auteurs étudiés, – l’absence d’un Qar∂æwî ou d’un
Sh©ræwî est tout de même à regretter –, et des pistes de
recherche défrichées, que de larges perspectives sont of-
fertes pour une reconsidération de la pensée musulmane
contemporaine, pour qui entend dépasser les faux débats
de la sécularisation et la confusion des représentations des
domaines spirituel et profane.

Relativement au titre général, le lecteur est convié à
réfléchir sur Islam et Modernité. En effet, ce couple n’a
cessé de tarauder musulmans et occidentaux à tel point
que la coordination, originellement posée, résonne dans une
logique binaire comme une polarité, laissant ainsi toute lati-
tude à une modernité, attribut de l’hégémonie occidentale
pour juger un islam qu’elle relègue dans une imitation mal
assimilée. De leur côté, acculés, les penseurs arabes et
musulmans n’ont d’autres choix que le déchirement, en se
ralliant à l’une ou l’autre proposition. Redoublé par une
approche essentialiste, le couple se meut, alors, irréconci-
liable, en «une devise bilatérale». Or, c’est en interrogeant
l’articulation (tafÒîl) des deux termes que se manifeste la

(8) Si la seconde est «… introduction into society of the artefacts of
contemporary life», la première est un terme général pour signifier «the
political and cultural processes set in notion by integrating new ideas,
an economic system, or education into society. It is a way of thought, of
living in a contemporary world and of accepting change.» Cette
distinction est donnée à la p. 2.
(9) Les énoncés sont mentionnés aux p. 172-174

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Cooper John, Nettler Ronald, Mahmoud Mohamed (et al.) : Islam and Modernity, Muslim Intellectual Respond, recensé par Sandra Houot
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 164

V. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

pertinence de ces contributions. Car nous pensons que c’est
au sein de cet espace, lieu intermédiaire, que se crée une
dynamique intellectuelle. Elle se construit en contrepoint
dans un double mouvement où, plus que la modernité
entendue comme une grille de lecture pour envisager la
religion musulmane, c’est la mise en partage d’une
contemporanéité commune aux chercheurs et à leurs sujets
d’étude qui est le soubassement de la réflexion.

Les contributeurs ont choisi une démarche expérimen-
tale, en tentant de rendre compte de réalités faites de
combinaisons, peu saisissables. Car, contrairement à une
position théorique qui procéderait par distinctions et oppo-
sitions tranchées, la fonction de cet ouvrage est de proposer
une médiation en tentant de restituer à une réalité, façonnée
par les effets paradoxaux de la contingence, sa fluidité.
Focaliser sur ce moment revient à identifier un état inter-
médiaire, valant pour un temps donné, mais il n’en reste
pas moins que le contenu des analyses fait ressortir, chez
ces intellectuels musulmans, une capacité d’adaptation et
de négociation de sens avec le monde. Là où la théorie
marque des écarts nets, voire des ruptures, l’identification
des points de bascule entre déséquilibre et équilibre permet
de rendre compte, conceptuellement, de combinaisons per-
ceptibles et tellement fondamentales! On retiendra pour
illustration l’acception de la ‡arî©a; elle est avant tout envi-
sagée comme un système de référence plutôt que comme
un système total et clos de règles. L’esprit qui nourrit cet
écrit collectif s’apparente, à bien des égards, à la définition
que donne M. Arkoun de «l’intervention stratégique de la
pensée critique» (p. 172) et que nous voudrions citer en
guise de conclusion ouverte. Elle cherche à «…identifier les
places et les lieux de manifestation de déploiement et de
rupture dans la longue histoire de l’engagement de la raison
humaine avec l’incessante quête pour découvrir un moyen
universel applicable qui perdure. Transcendante, elle est
capable d’agir comme une fondation pour une légitimité
spirituelle, légale, éthique et politique».

Sandra Houot
Lyon

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Cooper John, Nettler Ronald, Mahmoud Mohamed (et al.) : Islam and Modernity, Muslim Intellectual Respond, recensé par Sandra Houot
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


