| V. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

Aigle Denise, Brac de la Perriere Bénédicte
et Chaumeil Jean-Pierre (éd.),

La politique des espirits.

Chamanismes et religions universalistes

Nanterre, Société d’ethnologie, « Recherches
thématiques », vol. 7, 2000, 443 p., 24 x 16 cm.

Cet ouvrage est issu d’un colloque (Le chamanisme :
perspectives politiques et religieuses) tenu a Chantilly du
1¢"au 5 septembre 1997. Outre un avant-propos de Roberte
Hamayon, il est constitué de trois parties: « Chamanisme
et bouddhismes en Asie » ; « Chamanisme et christianisme
en Amérique latine » ; « Chamanisme et islam ». Pour des
raisons évidentes, ce compte rendu portera principalement
sur cette troisiéme partie. Anne-Marie Vuillemot étudie des
danses rituelles kazakhes (p. 345-360); Vladimir Basilov
y défend I'idée, a travers le cas d’une femme, que chaque
chaman est singulier et irréductible a tout autre (p. 361-
369); Patrick Garrone présente ses observations sur les
évolutions récentes dans I'Asie centrale post-soviétique
(p. 371-381); Thierry Zarcone présente I'hypothése d’'une
interpénétration du soufisme et du chamanisme (p. 383-
396); Liliane Kuczynski y aborde le probléme des marabouts
africains a Paris (p. 397-409) ; Bertrand Hell étudie le statut
de la possession chez les Gnawa marocains (p. 411-434);
enfin Denise Aigle présente, du point de vue de I'historien,
une série de réflexions alimentées par ces différentes contri-
butions. Le dossier présenté est a la fois utile et passionnant.

Lensemble des contributions porte sur les contacts
entre des religions ou des cultes que 'on peut rattacher au
chamanisme et les systémes religieux « universalistes ». Il
s’agit, par-dela le probléme particulier posé, d’examiner la
question du ou des contacts entre systémes religieux — et
systémes de pensée — avec les problémes inévitables de
linfluence et de 'emprunt. Que veut dire qu’une religion a
été influencée par une autre ou qu’elle lui a fait des em-
prunts ? Faut-il récuser définitivement la notion d’influence ?
Par ailleurs des ressemblances ou similitudes entre
systémes ne signifient pas nécessairement qu’il s’agit
d’emprunts, d’autant plus qu’il arrive que des religions
s'ignorent et ne se combattent pas nécessairement.

Les adeptes d’une religion, voire d’une idéologie, sont
toujours convaincus d’étre dans le vrai: ce sont forcément
les croyances et les rites des autres qui sont sujets a caution.
C’est sur une telle base que les religions universalistes
abordent les religions qui les ont précédées de méme que
celles qu’elles sont amenées a rencontrer au cours de leur
expansion. C’est en particulier le cas de religions comme le
christianisme et I'islam marquées par un prosélytisme par-
ticulierement offensif : 1a ol ces deux religions s’installent,
elles tentent d’éliminer les cultes anciens ou traditionnels.
Parfois, elles réussissent, d’autres fois non. C’est ainsi
qu’elles n’ont pas réussi ou pas cherché a détruire totale-
ment le chamanisme. Partout il a subsisté, en s’adaptant a
I

la religion dominante, sous la forme d’un culte d’appoint et
en se vétant de marques chrétienne ou musulmane.
Louvrage tente de montrer la vitalité d’un systéme de
pensée, qui met 'accent sur les échanges entre le monde
des esprits animaux et le monde des hommes, et sa persis-
tance y compris au sein méme des grandes religions a priori
étrangéres, voire opposées a une telle attitude. Laspect sur
lequel insistent les auteurs est que le prix de la survie du
chamanisme est sa subordination a la religion dominante.
Une autre perspective, indiquée par Roberte Hamayon —
«Les religions révélées se sont trouvées affectées jusque
dans leur doctrine au contact des cultes qu’elles voulaient
supprimer » (p. 7) —, est suivie par T. Zarcone.

On peut s’interroger sur la pertinence de la notion de
« chamanisme » — dans le titre de I'ouvrage le mot est mis
au pluriel comme un aveu de la difficulté posée par I'usage
de ce terme. On peut craindre qu’une trop grande extension
de la notion — comme tente de le faire B. Hell — ne conduise
a son éclatement, comme cela a eu lieu pour d’autres notions
(« totémisme », « sacrifice »...). Si tous les phénomeénes ol
le rapport des humains aux animaux revét un caractere
«surnaturel » sont rangés derriére la catégorie de chama-
nisme, celle-ci perdra de sa précision et de sa rigueur. Avec
les pistes explorées par cet ouvrage, cette catégorie est
donc confrontée a un dilemme: ou accéder & une validité
universelle, ou revenir & un usage restreint et limité a
quelques peuples et cultes dans le monde ? Le pari de
retrouver du chamanisme au sein d’une religion universa-
liste comme l'islam est séduisant, mais les preuves avancées
ne sont pas convaincantes pour le moment.

La contribution de Denise Aigle, faite a partir d’'une
connaissance précise de I'islam et de son histoire, est toute
empreinte de prudence. Elle n’adhére pas, de toute évidence,
a la thése d’une contamination de I'islam par le chama-
nisme, d’autant plus qu’avant méme son expansion en Asie
Iislam contient quelques éléments, d’origine arabe sans
aucun doute, qui peuvent étre comparés a ceux du chama-
nisme : ainsi les djinns sont d’un certain point de vue assez
semblables aux esprits chamaniques, aussi bien dans leur
nature que dans leur réle par rapport aux hommes. De ces
similitudes, on ne peut rien tirer de sir; on ne peut surtout
pas les tenir pour des preuves d’une influence chamanique
sur lislam (cf. p. 326, 335, 337, 338, 339). Par ailleurs,
D. Aigle attire I'attention sur un fait d’un grand intérét heu-
ristique : I'hérésiographie musulmane n’a pas «vu» le
chamanisme et ne lui a donné aucune place. Il n’a donc
pas été traité comme une religion concurrente, ce qui
explique qu’il n’a pas vraiment été combattu et qu’on n’a
pas cherché a I’éliminer comme «fausse » religion.
Lhérésiographie musulmane est une discipline savante,
fondée sur le dépouillement de sources écrites et intéressée
par la description de systémes théologiques complexes.
Par sa forme et ses manifestations, le chamanisme ne peut
donc étre objet d’étude: il ne constitue point une religion
savante, ni écrite. Il a été plutdt percu comme une discipline

| BCAI 17 - 2001 157

BCAI 17 (2001) Aigle Denise, Brac de La Perriere, Bénédicte et Chaumeil Jean-Pierre (éd.) : La politique des esprits. Chamanismes et religions universalistes, recensé par
Mohammed Hocine Benkheira
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| V. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

divinatoire et médicale (p. 329) que comme un culte : pourvu
que ses pratiquants et adeptes adhérent a I'islam, il pou-
vait ainsi étre accepté comme une technique divinatoire ou
un art médical a coté d’autres, issus eux aussi de cultures
paiennes (Arabie ancienne, Gréce, Perse).

De toutes les contributions sur les relations entre le
chamanisme et I'islam, celle de Thierry Zarcone est certai-
nement la plus audacieuse. Celui-ci soutient que le processus
de I'échange ne s’est pas fait dans un seul sens mais que
Iislam et le chamanisme se sont faits des emprunts I'un a
lautre. L'élément emprunté est détourné de sa fonction
premiére dans son systéme d’origine (p. 383-384). Secon-
dairement, selon lui I'islam n’a agi dans ce sens que sous
la forme du soufisme. C’est pour cela qu’il propose de rem-
placer I’expression forgé par Vladimir Basilov de
«chamanisme islamisé » par celle de « chamanisme
soufisé ». « En effet, écrit-il, ¢’est sous la forme du soufisme
que lislam a fait son apparition dans ces régions [I'aire
turcophone] a partir du vil® siécle (...) De fait, les éléments
islamiques empruntés par le chamanisme sont en majorité
d’origine soufie» (p. 383). Cette assertion impose deux
rectifications. Tout d’abord, on ne peut opposer plusieurs
formes d’islam, par exemple le soufisme et le figh, ou le
soufi au juriste, car le méme personnage joue souvent les
deux réles simultanément. Par ailleurs, le soufisme comme
le figh s’enracinent dans les mémes écrits (Coran, hadith).
Ensuite, au VI siécle, on ne peut pas encore parler de
soufisme au sens précis du mot. T. Zarcone prend quel-
ques exemples pour étayer ses hypothéses. Ainsi il écrit
que le dikr « est I'un des emprunts majeurs du chamanisme
au soufisme » (p. 384). On peut observer que T. Zarcone
est victime de I'évolution tardive ot le dikr collectif notam-
ment est devenu une pratique confrérique répandue, alors
qu’il est au départ propre a I'islam en général. On peut méme
soutenir qu'il est une conséquence du concept coranique
de Dieu, absolument tout-puissant : aussi 'usage du dikr a
des fins magiques ou thérapeutiques n’est pas une réac-
tion du chamanisme sur 'islam, mais c’est un fait attesté
au sein méme de I'islam arabe.

Parmi les nombreuses questions soulevées par ce livre,
il'y a celle qui a trait au rapport en islam entre le culte des
saints et les femmes. D. Aigle comme T. Zarcone estiment
que le culte des saints est souvent leur affaire ou bien placé
sous leur controle (p. 332 et 393). Sous réserve d’enquétes
précises, incluant plusieurs régions du monde islamisé et
prenant en compte la profondeur historique, on peut objecter
que si cette thése est fondée sur I'observation de la situa-
tion au xx¢ siecle, alors le rdle de premier plan joué par les
femmes s’explique moins par le fait que ce culte soit «I'af-
faire des femmes » que parce qu'’il a été dévalorisé par les
réformateurs de I'islah. Exclues dans un premier temps de
I'évolution sociale, les femmes sont restées plus souvent
attachées aux formes traditionnelles de religiosité, y compris
dans les centres urbains. De fagon plus générale, tous ceux
qui sont extérieurs au processus de modernisation — comme
I

les paysans par exemple — demeurent attachés au culte
des saints. Pour ce qui concerne le statut des femmes, cette
situation doit étre rapprochée sans aucun doute de la place
de la magie dans ces mémes sociétés: les femmes y ont
toujours occupé une place stratégique, ne craignant pas
dans leur pratique de transgresser des interdits religieux
majeurs, pour confectionner divers remédes. Ainsi au
Maghreb, s'il y a des « sorciéres », on ne rencontre pas de
sorciers, mais seulement des fulb (sing. falib), qui pratiquent
une magie recourant exclusivement aux moyens licites de
lislam.

Parce qu’il pose de nombreuses questions, explore
des pistes nouvelles et permet de formuler d’autres hypo-
théses, cet ouvrage constitue une importante contribution
a I'anthropologie religieuse de I'aire islamique.

Mohammed Hocine Benkheira
EPHE

| BCAI 17 - 2001 158

BCAI 17 (2001) Aigle Denise, Brac de La Perriere, Bénédicte et Chaumeil Jean-Pierre (éd.) : La politique des esprits. Chamanismes et religions universalistes, recensé par
Mohammed Hocine Benkheira
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


