
BCAI 17 – 2001 155

V. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

Aga Khan III, Selected Speeches and Writings of Sir Sultan Muhammad Shah [Michel Boivin]

Aga Khan III,
Selected Speeches and Writings
of Sir Sultan Muhammad Shah.
Ed. by K.K. Aziz

London, Kegan Paul International, 1998.
16 _ 24 cm, vol. I: 806 p., vol. II: 1541 p.

Ces deux volumes monumentaux ont été édités par
un historien pakistanais qui a déjà signé de nombreux
ouvrages. Pour la plupart, ce sont des compilations ou des
ouvrages généraux sur l’histoire des Musulmans du sous-
continent indo-pakistanais. Il faut cependant mentionner des
ouvrages de réflexion sur l’enseignement de l’histoire au
Pakistan. L’un d’eux a fait l’objet d’un compte-rendu publié
ici même (1). L’enjeu de cette édition monumentale est de
première importance: restituer une dimension méconnue
d’un personnage public qui fit couler beaucoup d’encre des
années 20 aux années 50, époque à laquelle il était établi
en Europe. Cette dimension se décline sous deux aspects:
l’homme politique, qui témoigne d’un intérêt réel pour le
devenir de l’islam et des Musulmans du sous-continent, et
l’homme religieux, qui «reconstruit» un islam à visage
moderniste enraciné dans le Coran (2).

Le premier volume couvre la période qui va de 1902 à
1927. Le second couvre celle qui s’étend de 1928 à 1955.
Il se termine par des notes biographiques (64 p.) qui donnent
des informations sur les personnages mentionnés et ils sont
nombreux! On y trouve des personnages comme Marx ou
Lénine. La bibliographie est limitée à 16 pages et l’index
fait 44 pages. La préface est suivie d’une introduction de
près de 200 pages, sur laquelle je reviendrai.

Bien que la publication se présente comme une sélec-
tion de discours et d’écrits, quelques références importantes
sont absentes, comme le petit livre que Sultan Muhammad
Shah Agha Khan publia en français avec la collaboration
de Zaki Ali à Genève en 1945, sous le titre L’Europe et
l’Islam. En outre, peut-être eut-il fallu ajouter une précision
dans le titre. Cette édition ne contient en effet que les écrits
et discours publics de l’Agha Khan. Une catégorie impor-
tante est totalement absente de cette édition: les farmæns
ou dits sacrés de celui qui fut avant toute autre chose, de
son propre aveu, l’imam des chiites ismaéliens nizarites (3).
L’éditeur ne dit mot de ces farmæns réservés aux Ismaé-
liens æghæ khænîs.

Il faut revenir sur l’importante introduction. Après une
brève relation de la vie et de la famille (19 p.) de Sultan
Muhammad Shah Agha Khan, l’auteur situe le contexte his-
torique (24 p.), décrit l’homme d’État (34 p.), le conciliateur
(6 p.), les valeurs démocratiques (6 p.), les idéaux éduca-
tifs (14 p.), les réformes sociales (8 p.), le modernisme
islamique (16 p.), le monde de l’islam (18 p.), l’Empire
(18 p.), l’homme (9 p.), les réalisations et l’héritage (23 p.).
K.K Aziz profite de cette opportunité pour mettre à mal une
caricature très répandue de l’Agha Khan. Lorsqu’il aborde

les relations que ce dernier entretint avec l’empire britan-
nique des Indes, il insiste justement sur deux points. D’une
part, l’Agha Khan n’a pas été ce loyaliste aveugle qu’on a
souvent présenté. Son regard a souvent été critique surtout,
comme en témoignent plusieurs articles qu’il publia dans
The Times, après 1930. D’autre part, K.K. Aziz rappelle que
la majorité des réformistes «modernisants» était loyalistes.

Cette vision loyaliste, que l’auteur illustre abondam-
ment par des citations de Sayyid Ahmad Khan, était
néanmoins celle de la vieille génération. L’Agha Khan a lui-
même écrit qu’il avait toujours appartenu, et ce dès son
plus jeune âge, à une génération de politiciens à «l’ancienne
mode». K.K. Aziz signale l’affection que l’Agha Khan éprou-
vait pour la Turquie ottomane (p. 130) sans préciser qu’il
fournit malgré lui le prétexte pour la suppression du califat.
Il faut par conséquent nuancer l’engouement dont fait preuve
K.K Aziz, engouement qui frise parfois l’apologétique, en
particulier lorsqu’il loue les «valeurs démocratiques» dé-
fendues par Sultan Muhammad Shah Agha Khan. Ce préjugé
favorable nuit par ailleurs à l’approche d’autres thèmes, que
ce soit celui de la condition féminine ou de l’avenir de l’em-
pire des Indes. Deux faits centraux sont à mon sens
insuffisamment pris en compte dans l’approche globale de
K.K. Aziz: l’éclectisme – plutôt dans l’acceptation anglaise
du terme, pour éviter le français «opportunisme» qui est
par trop péjoratif – basé sur un très grand pragmatisme, et
la condition d’imam.

J’ai déjà signalé que les dits imamiens étaient passés
sous silence. On ne peut pour autant ignorer le fait que
l’Agha Khan ait été le guide divin des chiites ismaéliens
nizarites. L’indianiste Françoise Mallison écrit qu’il est
«considéré comme une parfaite incarnation de Dieu» (4).
La grande majorité de ces derniers sont les Khojahs, issus
de Panjabis, Sindhis ou Gujaratis qui étaient des Hindous
appartenant à des castes très diverses. À l’époque de Sultan
Muhammad Shah Agha Khan, le rituel et la littérature reli-
gieuse de ces Khojahs étaient encore très marqués par leur
origine hindoue. En outre, les Ismaéliens étaient considérés
par les Musulmans extrémistes, sunnites ou chiites, comme
des hérétiques. Aujourd’hui encore, certains fondamenta-
listes du Pakistan réclament qu’ils soient exclus de l’umma.
En conséquence, il n’est pas possible d’analyser les écrits
et les discours de l’Agha Khan sans les situer dans cette

(1) Cf. Bulletin critique, nº 13, p. 188-192.
(2) Pour une analyse, Cf. Michel Boivin, La rénovation du shî©isme
ismaélien en Inde et au Pakistan – d’après les écrits et les discours de
∑ul†æn MuÌammad Shæh Æghæ Khæn (1902-1954), Londres, Curzon
Press, 2000.
(3) Ces dits sacrés de l’imam ont été publiés par ses fidèles. Pour un
aperçu, cf. Michel Boivin, Les Ismaéliens. Des communautés d’Asie du
sud entre islamisation et indianisation, Türnhout, Brepols, 1998, p. 100-
105. Pour ceux de son successeur Shæh Karîm al-Îusaynî, Cf. Bulletin
critique, nº 11, p. 75-77.
(4) F. Mallison, «Les chants garabî de Pîr Shams» dans F. Mallison
(éd.), Littératures médiévales de l’Inde du nord, Paris, EFEO, 1991, p. 120.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Aga Khan III : Selected Speeches and Writings of Sir Sultan Muhammad Shah. Ed. by K.K. Aziz, recensé par Michel Boivin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 156

V. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

double perspective. K.K. Aziz se fourvoie lorsqu’il signale
non sans admiration que l’Agha Khan ne prononça pas un
seul mot, ou ne fit pas un seul geste qui aurait indiquer sa
«connexion» (sic) ismaélienne (p. 122), lors des Round
Table Conferences, en 1930-31-32. Cela n’était guère dans
son intérêt: sa légitimité comme représentant des Musul-
mans indiens était déjà très contestée, du fait que beaucoup
ne voyait en lui que le chef d’une petite secte hétérodoxe.

K.K. Aziz passe sous silence certaines conceptions
pour le moins fantaisistes que défendit l’Agha Khan: sa
vision de l’Afrique orientale pour laquelle il prédisait un dé-
veloppement comparable aux États-Unis d’ici l’an 2000, la
création d’une gigantesque confédération regroupant toutes
les colonies britanniques de l’Asie, l’un des pionniers de
l’idée du Pakistan… Je ne peux reprendre ici toutes ces
questions. K.K. Aziz signale que pour la confédération asia-
tique, l’Agha Khan prenait comme modèle l’empire allemand
d’avant 1918 (p. 55): quel symbole de la démocratie! Dans
le même ouvrage qu’il publia en 1918, l’Agha Khan fit réfé-
rence à la constitution d’une grande province qu’il nomma
la Province de l’Indus, regroupant le Sindh, le Baloutchis-
tan et la NWFP, avec Quetta comme capitale (p. 53)…

Au sujet de la contribution de l’Agha Khan à la cons-
truction du Pakistan, K.K. Aziz le présente comme le
promoteur de l’harmonie entre Hindous et Musulmans (p. 50-
51) après avoir fait du Pakistan «le foyer de ses rêves»
(p. 18). Qu’en est-il en fait? C’est ici que l’éclectisme de
l’Agha Khan apparaît le mieux. Il faut rappeler au préalable
que la constitution d’une province ou d’un groupe de pro-
vinces pour les Musulmans au sein de l’empire des Indes,
ainsi que la création d’un groupe pour défendre leurs inté-
rêts, étaient des idées qui remontaient au XIXe siècle. On ne
peut en aucun cas considérer que l’Agha Khan en soit
l’auteur, contrairement à ce qu’ont laissé entendre la plu-
part de ses biographes.

Si l’Agha Khan chercha à sauvegarder les intérêts des
Musulmans parallèlement à son discours sur l’harmonie
communautaire, il ne fut jamais partisan de la création d’un
État musulman séparé, tel que le fut le Pakistan en 1947.
Cet État qu’il appela tardivement, en 1950 (et à Karachi)
the greatest child of Islam (p. 124), avait auparavant reçu
le qualificatif de amputation. Il faut par ailleurs prendre avec
circonspection ses mémoires qui furent publiées en 1954.
L’Agha Khan réécrit l’histoire à plusieurs reprises. Un exem-
ple est significatif: lorsqu’il relate la rencontre de la
délégation de Musulmans qu’il dirigea avec le vice-roi Lord
Minto à Simla, il écrit dans ses mémoires que les Musul-
mans furent désignés comme une «nation», alors que le
document original porte «communauté distincte». Cela
n’empêche que pour K.K. Aziz, l’Agha Khan fut un des pré-
curseurs de la théorie des deux nations (p. 176).

Enfin, le point de vue de K.K. Aziz est difficile à
comprendre vis à vis de ce qui fut sans doute le combat le
plus incompréhensible de l’Agha Khan: l’adoption de l’arabe
comme langue officielle du Pakistan. K.K. Aziz n’hésite pas

à écrire que ses arguments contre l’ourdou étaient «novel,
cogent and powerful» (p. 145). L’auteur ne souffle mot du
fait que ce brûlot lancé dans une assemblée à Karachi en
1951 contraignit l’Agha Khan à quitter précipitamment le
pays, compte tenu du tollé qu’il avait déclenché dans la cité
des Muhajirs ourdophones. Son principal argument était
d’affirmer que l’ourdou était la langue du déclin et de la
chute des Musulmans dans le sous-continent (p. 146).
K.K. Aziz est convaincu que si la proposition de l’Agha
Khan avait été adoptée, le désastre du Pakistan oriental
aurait été évité, le nationalisme sindhi jugulé, et le chaos du
système éducatif évité (p. 148).

Les vingt dernières pages de l’introduction sont
consacrées à l’imam actuel, Shah Karim al-Husayni. Elles
constituent une longue énumération de toutes les fonda-
tions créées par le successeur de Sultan Muhammad
Shah (5). Puis suivent les quelque 1300 pages de discours
et d’écrits sélectionnés. On imagine combien, en matière
politique surtout, la «pensée» qui en ressort peut-être
touffue. K.K. Aziz a exhumé un grand nombre de discours
administratifs, que l’Agha khan prononça sur le vif lorsqu’il
était membre de commissions ou d’assemblées de l’Inde
britannique. Ils mériteraient sans aucun doute une analyse
circonstanciée permettant de donner forme à une biogra-
phie politique de l’Agha Khan qui fait encore défaut. L’intérêt
premier de cette masse est cependant ailleurs. L’Agha Khan
a cherché à renforcer un humanisme islamique qui tendrait
vers l’élaboration d’une modernité universelle. Pour cela, il
a puisé dans les sources scripturaires de l’islam non pas en
tant que théologien, mais en tant qu’imam. C’est là que se
situe certainement la contribution essentielle de l’Agha Khan
à la réflexion sur l’islam et la modernité.

Michel Boivin
CNRS

(5) L’auteur ne signale pas deux livres récents qui lui ont été consacrés;
A. Thobani, Islam’s Quiet Revolutionary: the Story of Aga Khan IV, New
York, 1993 et Paul J. Kaiser, The Transnationalism and Civil Society:
Aga Khan Social Service Initiatives in Tanzania, Wesport (Connecticut),
1996.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Aga Khan III : Selected Speeches and Writings of Sir Sultan Muhammad Shah. Ed. by K.K. Aziz, recensé par Michel Boivin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


