
BCAI 17 – 2001 153

V. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

V. ANTHROPOLOGIE,
ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

Abu-Rabi Ibrahim, Intellectual Origins of Islamic Resurgence in the Modern Arab World [François Burgat]

Abu-Rabi Ibrahim,
Intellectual Origins of Islamic Resurgence
in the Modern Arab World,
préface de Mohamed Ayoub

State University of New York Press, (Sunny Series
in Near Eastern Studies), 1996, 370 pages, index.

Issu d’un travail centré sur la pensée de Sayyid Qu†b,
à qui trois des huit chapitres sont consacrés, l’ouvrage
d’Ibrahim Abu-Rabi, professeur au département d’études
islamiques de Hartford et rédacteur en chef de la revue The
Muslim World vaut à la fois par la connaissance approfon-
die de l’auteur des sources arabes primaires (sur Bannæ,
Qu†b et Fa∂lallæh tout particulièrement mais pas seulement)
et de la production académique mais également par son
utile proximité des différents courants de la pensée islamique
ou islamiste contemporaine. Si ses conclusions ne sont pas
toutes innovantes, la richesse et la diversité des matériaux
rassemblés et la rigueur de la construction mobilisée pour
les soutenir en font un ouvrage digne de tenir une place de
premier plan sur le marché pourtant encombré des analyses
du phénomène islamiste. L’apport essentiel du livre provient
pour l’essentiel de la patiente réhistoricisation à laquelle se
livre l’auteur des fondements intellectuels et politiques du
courant islamiste, loin des sentiers encore trop souvent
battus du néo-orientalisme, de l’essentialisme ou de
l’exceptionnalisme arabe et musulman.

L’auteur dresse tout d’abord («The context: Modern
Arab Intellectual History, Themes and Questions») l’inven-
taire des concepts (nah∂a, Úawra, ©awdah) utilisés pour
rendre compte de cette «résurgence musulmane» et des
usages qui en sont faits par la grande tradition orientaliste
(Gibb, von Grunebaum, Louis Gardet, Robert Brunschwig)
et par les intellectuels arabes laïques (Laroui, Al Jâbiri,
Lahbabi, Djaït). Par delà la réalité des clivages, orientalistes
et intellectuels laïques partagent une même conviction, qui
n’est pas celle de l’auteur, à savoir que la pensée islamique
est incapable de s’articuler aux formes modernes du savoir
sans «dépasser ses fondements théologiques et théo-
cratiques (…) propres» (A. Khatibi).

Ils font également une identique lecture historique de
la résurgence musulmane: c’est l’hégémonie politique et
culturelle européenne qui est à l’origine de la pensée arabe
moderne. La réaction à cette hégémonie occidentale a
produit deux positionnements: les réformistes, d’abord, qui
veulent reconstruire la pensée musulmane en reconstrui-
sant la culture et le système éducatif. Les modernistes
ensuite, plus occidentalisés, qui ne voient aucune contra-

diction entre la grande tradition islamique et l’appropriation
des meilleures caractéristiques de la civilisation occiden-
tale. Abu-Rabi montre qu’aucun de ces deux courants n’a
toutefois réussi ce que les Frères Musulmans parviendront
à faire, soit à donner à leur effort réformateur sa logistique
populaire et sa dimension politique.

Le second chapitre, «Turâth Resurgent? Arab
Islamism and the problematic of Tradition» précise les carac-
téristiques de cette résurgence musulmane portée par
l’islamisme en insistant sur ses composantes à la fois réac-
tive et moderne: «(…) phénomène moderne, elle ne peut
être saisie que dans la perspective de l’hégémonisation de
la modernité occidentale sur toile de fond de l’expansion
coloniale»; elle produit «un discours islamique moderniste
né de la réaction aux dynamiques de l’histoire arabe
moderne. Mouvement de contestation à la fois politique et
religieux, elle rejette également les prémices du nationa-
lisme arabe et donne en la réinterprétant une portée
révolutionnaire à la tradition islamique. Son incapacité à
accomplir son ambitieux projet de reconstruction l’a placée
par ailleurs en situation de conflit avec les régimes laïques
au pouvoir».

Le cœur de l’ouvrage, «Hasan al-Bannâ and the
Foundation of the Ikhwan: Intellectual Underpinnings»,
«Sayyid Qutb: The pre-Ikhwan Phase», «Sayyid Qutb’s
thought between 1952 and 1962: A Prelude to his Qur’anic
Exegesis», et «Qur’anic Contents of Sayyid Qutb’s thought»,
particulièrement bien référencé, permet à l’auteur de décor-
tiquer les étapes et les mécanismes de l’itinéraire intellectuel
de Îasan al-Bannæ, soit celles de son lent passage au poli-
tique et de l’émergence de cette «contre-idéologie» qui allait
s’avérer capable de concurrencer «non seulement toutes
sortes de discours laïques mais également le discours isla-
mique traditionnel». Il examine ensuite l’impact différencié
des idées de Bannæ (soulignant notamment avec force que
celui-ci n’a jamais abandonné sa croyance soufi) c’est-à-dire,
au lendemain de son assassinat, les diverses façons dont
son héritage sera géré par le mouvement des Frères en
général, par certains d’entre eux en particulier, dont Sayyed
Qu†b bien sûr mais également Yºsuf al-Qaradæwi. Il insiste
sur le caractère novateur de la doctrine que vont dévelop-
per les Frères, en qui il se refuse à voir de simples exécuteurs
testamentaires des réformistes de la fin du XIXe, mais qui
ont dû combler le déficit de légitimité populaire des oulé-
mas en renouvelant les formes de mobilisation religieuse.

L’itinéraire de Qu†b permet non point tant de rappeler
qu’il fut un temps lui-même hostile à l’influence de l’arabité
et de l’Islam, qu’il considérait alors, dans la ligne de bon
nombre des modernisateurs laïques, comme étrangers à la
personnalité égyptienne, que le fait essentiel que sa pensée
a considérablement évolué, la vision du poète, critique litté-
raire, humaniste, philosophe, exégète religieux et militant
politique martyrisé réagissant avant tout aux sollicitations

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Abu-Rabi Ibrahim : Intellectual Origins of Islamic Resurgence in the Modern Arab World. Préface de Mohamed Ayoub, recensé par François Burgat
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 154

V. ANTHROPOLOGIE, ETHNOLOGIE, SOCIOLOGIE

aussi changeantes que brutales de son environnement, y
compris d’ailleurs par ce qu’Abu-Rabi considère comme de
«grandioses erreurs» (p. 211). Sa divergence ultime avec
les modernistes n’est pas absolue: comme eux, il reconnaît
la double origine endogène et externe (le fossé technologique
la séparant de l’Occident) de la crise que traverse la civili-
sation musulmane. Comme eux, il reconnaît la nécessité
d’une relecture drastique des sources coraniques ainsi que
celle de l’émergence d’une nouvelle élite intellectuelle mu-
sulmane. La fracture transparaît clairement dans la lecture
réactive qu’il fait de la modernité occidentale. Qu†b ne veut
en voir que le versant négatif et entend avant tout s’atta-
cher à la mettre à bas alors que le regard moderniste, moins
volontariste, invite les musulmans à considérer cette mo-
dernité comme étant, volens nolens, la leur et à participer,
de l’intérieur de l’Islam, à la solution des problèmes bien
réels qu’elle pose.

L’ouvrage s’ouvre également à l’univers du chiisme
(«Muhammad Husayn Fadlallah and the Principles of Shi‘i
Resurgence») à travers l’examen de l’œuvre d’un leader
spirituel et politique mais également d’un penseur, voire
d’un «théologien de la libération» dont les trompe l’œil
médiatiques de l’actualité du Moyen-Orient continuent à
masquer la dimension. Pour Abu-Rabi, la différence princi-
pale entre Qu†b et Fa∂lallæh tient notamment à ce que la
personnalité du premier s’est construite contre un nationa-
lisme arabe «agressif et idéologique» alors que le second
a développé sa «théologie de la libération» sur toile de
fond d’un État nation (le Liban) en cours de désintégration
et confronté à une pression externe croissante, à la fois
occidentale, israélienne, syrienne ou iranienne.

Le livre se conclut par un inventaire critique («Islamic
Revivalism: The Contemporary Debate») des lectures du
phénomène islamiste produites aujourd’hui par les intellec-
tuels laïques arabes (Zakî NaÏîb MaÌmºd, Yæsîn al-ÎæfiÂ,
Fu’æd Zakariyæ, Farag Foda, Adonis et Burhân Ghalioun),
ouvrant la porte à de nombreuses pistes de réflexion sur
leurs positions.

Sur un sujet jalonné d’innombrables travaux, l’ouvrage
d’Ibrahim Abu-Rabi représente ainsi bien plus qu’une syn-
thèse parmi d’autres. Sans doute l’approche historique
solidement appareillée de la gestation des œuvres maîtres-
ses de ses théoriciens ne suffira-t-elle aucunement à clore
le débat souvent passionné (mais également aussi
idéologisé qu’il est médiocrement documenté) sur les
tenants et aboutissants du phénomène islamiste moderne.
Mais de toute évidence, il contribuera à en élargir l’assise
et à en élever utilement le niveau.

François Burgat
IFEY

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Abu-Rabi Ibrahim : Intellectual Origins of Islamic Resurgence in the Modern Arab World. Préface de Mohamed Ayoub, recensé par François Burgat
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


