
BCAI 17 – 2001 151

IV. HISTOIRE

Zelkina Anna, The Sufi Response to the Russian Advance in the North Caucasus [Stéphane A. Dudoignon]

Zelkina Anna,
In Quest for God and Freedom.
The Sufi Response to the Russian
Advance in the North Caucasus

Londres, Hurst & Co, 2000. 265 p., glossaire,
cartes, ill. phot., bibliographie, index.

D’une philosophie très différente de l’autre ouvrage
publié en 2000 par Hurst & Co sur l’islam en Eurasie cen-
trale (Yaacov Ro’i, Islam in the Soviet Union. From World
War II to Perestroika, cf. supra mon compte rendu), la pré-
sente monographie, produit d’un long mûrissement jalonné
de nombreuses publications du même auteur, nous offre
une étude de cas très complète sur ce qu’on longtemps
appelé le «muridisme» (en russe mjuridizm), à travers l’im-
pact d’un ordre mystique musulman, la Naqshbandiyya, sur
la vie sociale, religieuse et politique des Daghestanais et
des Vaïnakhs (Tchétchènes), dans le Caucase du Nord-Est,
au cours de la première moitié du XIXe siècle. À rebours
d’une bonne part de la littérature existante, laquelle insiste
en grande majorité sur les aspects militaires des guerres
contre la Russie, l’ouvrage est centré sur les dimensions
sociale et religieuse du mouvement naqshbandî nord-
caucasien. Autre nouveauté de taille, l’A. a replacé la
Naqshbandiyya nord-caucasienne dans un contexte, notam-
ment intellectuel, qui est celui de l’ensemble du monde
islamique, sans plus l’enserrer dans les limites étroites de
l’histoire de la conquête russe comme c’était le cas dans la
plupart des études publiées jusqu’alors. Cependant, loin
d’ignorer la dimension proprement coloniale de l’expansion
de la †arîqa dans le Caucase, laquelle est clairement perçue
par l’auteur comme une réaction à la menace puis à l’avan-
cée militaires russes, l’auteur s’est attachée à mesurer
l’impact de la conquête et de la colonisation sur l’évolution
régionale de la Naqshbandiyya – en particulier sur la rapi-
dité et la profondeur exceptionnelle de son enracinement
nord-caucasien, dès les premières années du XIXe siècle.

Une connaissance intime à la fois de nombreuses
sources manuscrites en arabe, conservées localement et
restées souvent inexplorées, des collections d’archives
régionales, et d’une abondante littérature ethnographique,
ainsi qu’une solide culture islamologique permettent à
l’auteur de rompre avec l’approche substantialiste qui do-
minait, jusqu’à une date récente, dans les études
nord-caucasiennes, et de faire la part des choses entre ce
qui revient respectivement, dans l’histoire régionale de la
Naqshbandiyya, au substrat social nord-caucasien, et aux
mouvements d’idées qui parcouraient l’umma dans son
ensemble à l’aube des expansions coloniales européennes.
Pour ce faire, l’auteur identifie deux niveaux distincts dans
l’action de la Naqshbandiyya nord-caucasienne, dès les pre-
mières décennies de son implantation: le niveau «spirituel»
et le niveau «politique» (les guillemets sont d’A.Z.). C’est
le second de ces deux niveaux qui a fait l’objet ici des déve-

loppements les plus importants. Toutefois plusieurs chapi-
tres d’histoire intellectuelle renouvellent profondément
l’ensemble de nos perceptions. L’une des questions récur-
rentes de l’ouvrages consiste à savoir comment les
principaux ordres mystiques musulmans, la Naqshbandiyya
et dans une moindre mesure la Qâdiriyya, ont fourni les
structures sur lesquelles la lutte anti-coloniale s’est déve-
loppée dans le Caucase du Nord-Est entre 1829 et 1859
(imamats de Ghâzî Muhammad, de Hamza Bek, puis de
Shâmil). Si l’on rejoint ici une approche et des postulats
assez classiques, l’A. nous fait cependant faire un détour
inédit, et riche d’enseignements, par l’histoire régionale de
l’islam.

Insistant sur l’originalité de la conversion dans le
Caucase du Nord-Est, où les missionnaires ottomans, pré-
sents dans les régions plus occidentales, n’ont joué
pratiquement aucun rôle, Anna Zelkina fait le point sur les
spécificités respectives et la nature particulière des
échanges qui se sont noués entre islam daghestanais et
islam tchétchène depuis les dernières décennies du
xVIIIe siècle. Le Daghestan, en particulier, émerge au début
du XIXe siècle comme un centre de culture savante islami-
que, étroitement lié au monde musulman dans son entier,
tout particulièrement au Proche-Orient arabe. À l’opposé,
l’islam des hautes vallées vaïnakhes (tchétchènes) restait
populiste, par suite du manque de personnel religieux
qualifié. L’auteur ne s’arrête cependant pas à cette dichoto-
mie facile, et évoque la médiation intellectuelle déterminante
des qæ∂î     et des ©ulamæ’ daghestanais, traditionnellement
tenus en haut respect par les Tchétchènes. On retrouve là
un scénario pluriséculaire: les progrès de l’islamisation en
terre tchétchène semblent le plus souvent liés à la présence
de prédicateurs daghestanais; inversement, les imams
daghestanais du Caucase-Nord, depuis Ghâzî Muhammad
jusqu’à Shâmil, ont accordé une importance stratégique
majeure à la Tchétchénie, dont les basses vallées agricoles
furent les greniers à blé de la résistance à l’expansion russe,
et dont les zones montagneuses leur permirent de tenir tête
à la Russie, même après des défaites militaires en rase
campagne. Cette articulation étroite entre les deux régions
se retrouve sur la moyenne durée.

Par contre, une autre spécificité structurale des
sociétés nord-caucasiennes a fait que c’est la Tchétchénie,
plutôt que le Daghestan, qui a joué le rôle de foyer principal
du Ïihæd dans le Caucase du Nord-Est, au XIXe siècle comme
au XXe. En effet, la Tchétchénie manque des élites dirigeantes
stables et des familles princières que l’on trouve au Da-
ghestan – ainsi que dans le Caucase du Nord-Ouest
(Tcherkessie) où la colonisation russe a progressé plus
rapidement –, et par l’intermédiaire desquelles la Russie,
en les manipulant, a su retourner à son profit les entités
politiques locales. Par ailleurs, les Daghestanais se montrent
traditionnellement plus difficiles à mobiliser pour le Ïihæd,,,,,
car plus impliqués que leurs voisins vaïnakhs dans l’agri-
culture et surtout dans commerce inter-régional. Toutefois

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Zelkina Anna : In Quest for God and Freedom. The Sufi Response to the Russian Advance in the North Caucasus, recensé par Stéphane A. Dudoignon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 152

IV. HISTOIRE

ils deviennent aussi de fidèles partisans une fois ralliés,
comme pendant l’imamat de Shâmil. Inversement, les
Tchétchènes, plus militants et plus prompts que leurs voi-
sins daghestanais à prendre les armes, se montrent aussi
sujets plus indociles (voir les résistances tchétchènes à l’im-
plantation du système fiscal islamique par Shâmil, dans les
années 1840 et 1850). Cette indocilité a incité Shâmil à
envoyer en Tchétchénie ses muhæÏirºn,,,,, des partisans d’ori-
gine migrante, ayant quitté les communautés rurales
(Ïamæ©æt))))) daghestanaises soumises à l’autorité russe, pour
rallier la cause de la résistance. Etrangers au système cla-
nique tchétchène, ces muhæÏirºn     ont pu servir, en
Tchétchénie, de courroie de transmission à l’autorité cen-
trale de l’imam.

Des éléments extrêmement importants d’histoire in-
tellectuelle viennent également jeter un nouvel éclairage
sur la structuration religieuse de la lutte anti-coloniale dans
le Caucase septentrional. L’auteur se penche, en particulier,
sur la diffusion dans le Caucase du Nord-Est de la bran-
che Khâlidiyya de l’ordre Naqshbandiyya-Mujaddidiyya. La
propagation de certaines idées d’Ahmad Sirhindî, en par-
ticulier sa théorie du ‡ay≈ comme seul gardien et
interprétateur de la ‡arî©a,,,,, était appelée à connaître une
grande fortune au sein de la Khâlidiyya nord-caucasienne.
L’auteur souligne aussi qu’en même temps, à l’aube de la
domination européenne, cette Khâlidiyya caucasienne par-
tage avec l’ensemble de la Mujaddidiyya une nette
prédilection pour l’aspect légaliste de l’islam, aux dépens
de l’activité mystique. Pour la première fois, la notion s’in-
troduit dans le Caucase Nord que tout croyant, mystique
ou non, doit faire partie d’une †arîqa..... De cette manière, la
Naqshbandiyya réformée gagne l’ensemble du Caucase
du Nord-Est. Cependant c’est sous la forme d’idées neuves,
plus que d’une institution, que la †arîqa     pénètre en
Tchétchénie au début des années 1820. Les premières
branches locales n’apparaîtront qu’une décennie plus tard:
l’auteur met bien en lumière cette importance, naguère
méconnue, de l’aspect intellectuel de la première diffusion
de la †arîqa dans la région, laquelle est donc loin de nous
apparaître ici comme la projection mécanique d’un ordre
tribal dans un habillement islamique. Ce caractère très pro-
gressif de l’institutionnalisation de la Naqshbandiyya dans
le Caucase du Nord-Est se traduit d’ailleurs par la
dominance, dans les premières étapes de la lutte contre
la Russie, des chefs de guerre séculaires sur les imams,
puis par le fait que les imams ont longtemps dû être
confirmés, en terre vaïnakhe, par l’institution traditionnelle
du conseil des anciens. Il fallut attendre l’imamat de Ghâzî
Muhammad, au début des années 1830, pour assister à
un véritable renversement des valeurs. En unifiant les
communes rurales (Ïamæ©æt))))) et les clans sous l’égide
naqshbandî, Ghâzî Muhammad a favorisé l’enracinement
de la †arîqa     dans les différentes structures communautai-
res de la société nord-caucasienne, et préparé le socle de
l’imamat de Shâmil. L’auteur revient, en conclusion, sur le

poids de la Russie, notamment dans la manière dont l’ad-
ministrateur colonial a perpétué, à partir des années 1860,
certaines structures de l’État de Shâmil, comme ses repré-
sentants (næyib) muhæÏir     en Tchétchénie. Au total,
l’ouvrage constitue un essai très intéressant et réussi pour
rendre à l’action de la puissance coloniale, aux structures
de la société indigène – daghestanaise ou tchétchène –,
et aux mouvements d’idées qui parcouraient la ’umma
dans son ensemble, ce qui leur revient respectivement
dans l’implantation et le développement particulier de la
Naqshbandiyya réformée dans le Caucase du Nord-Est.

Stéphane A. Dudoignon
CNRS, Strasbourg

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Zelkina Anna : In Quest for God and Freedom. The Sufi Response to the Russian Advance in the North Caucasus, recensé par Stéphane A. Dudoignon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


