| IV. HISTOIRE

Sanagustin Floréal (éd.),
Les intellectuels en Orient musulman.
Statut et fonction

Le Caire, IFAQ, 1999 (CAI 17). 20 x 27,5 c¢m,
XIv + 135 p.

Ce volume n’est pas un livre, mais un recueil dans
lequel sont juxtaposés dix textes, qui furent, a I'origine, des
communications présentées dans le cadre des séminaires
organisés en 1995, 1996 et 1997 par le GREMMO (Groupe
de Recherches et d’Etudes sur la Méditerranée et le Moyen-
Orient) de Lyon. La grande diversité des thémes, des
approches, des périodes rend impossible toute tentative de
synthése. Léditeur de ce recueil ne s’y est lui-méme pas
essayé dans 'introduction, au-dela de remarques générales
sur le rapport des intellectuels a la connaissance et au
pouvoir.

Le terme d’intellectuels a été retenu parce qu’il
«semble bien adapté pour désigner ces savants faisant
profession de savoir et ayant une influence considérable
sur les milieux cultivés et sur les hommes de pouvoir [...]
qu’il s’agisse du philosophe, du théologien, du musicolo-
gue ou du littérateur-secrétaire » (introduction, p. Vil et vii).
Ce choix appelait une discussion sur le groupe, ou les
groupes, pris en considération, que les séminaires ont
peut-tre suscitée mais que I'ouvrage ne refléte pas. Les
travaux, qui font maintenant référence sur I'Occident
médiéval latin, ont donné a la «naissance des intellec-
tuels » une portée sociologique (Jacques Le Goff) et une
signification épistémologique (Alain de Libera) qui ne
permettent sans doute pas de parler, de maniére exten-
sive, d’intellectuels dans le monde musulman, du moins
si 'on veut favoriser le comparatisme entre cultures des
différentes rives de la Méditerranée. Le terme de lettrés,
qui référe simplement, mais fortement, au recours a I'écri-
ture et au livre, aurait peut-étre été préférable (voir, par
exemple, Houari Touati, /slam et voyage au Moyen Age.
Histoire et anthropologie d’une pratique lettrée. Paris, édi-
tions du Seuil, 2000).

Quant & 'Orient musulman, il n’est que désignation
commode, sans réelle signification, puisque I'on trouve aussi
bien une contribution sur al-Andalus, une autre sur la cul-
ture byzantine, et que le champ chronologique couvert méne
de la période omeyyade au Xix€ siécle.

Ajoutons que I'absence d’index ne permet pas les croi-
sements, pourtant possibles et parfois suggestifs, par
exemple sur le statut et la pensée du philosophe andalou
Ibn Tufayl.

Bref, l'intérét de ce recueil ne se situe pas dans une
réflexion générale et construite sur le statut et la fonction
de l'intellectuel dans I'espace religieux, politique et culturel
de 'lslam, mais bien dans I'apport, souvent riche, des diffé-
rentes contributions qu’il convient donc d’analyser dans leur
singularité et leur richesse propres.

I

* Hilary KILPATRICK, « Princes, musiciens et musi-
cologues & la cour abbasside » (p. 1-15), s'attache a une
forme de savoir souvent négligée, la musicologie classique.
Les spécialistes — muganni, a la fois chanteur, composi-
teur et instrumentiste, et auteur de traités de musicologie —
ont permis I'essor, aux premiers siécles abbassides, d’un
art et d’'une science étroitement liés a la vie de cour et
autonomes par rapport aux disciplines de la civilisation is-
lamique médiévale. Peut-on, pour autant, conclure que «le
chant et la musicologie ont été élaborées dans un espace
laique » ? (p. 15 — c’est moi qui souligne).

* Dominique URVQY, « Les ulémas en Andalus au vi¢/
XIE siécle » (p. 17-27), reprend les conclusions de ses solides
études sociologiques (voir Le monde des ulémas andalous
du VE/XE au vie/xieE. Genéve, 1978) pour montrer les rap-
ports qu’il convient d’établir entre les différentes formes de
structuration du milieu des oulémas et les fluctuations de
I'histoire politique. Ce qui lui permet de conclure & «un
véritable dirigisme intellectuel » des Almohades qui s’est
manifesté, entre autres, par les commandes faites par le
calife a lon RuSd / Averrogs.

* Christophe GIROS, « Les lettrés et le pouvoir impé-
rial byzantin (x-xi¢ siécle)» (p. 30-38), ouvre une
perspective sur les lettrés byzantins. Sa contribution souligne
la forte emprise du pouvoir impérial sur I'activité intellec-
tuelle et scientifique : les empereurs, & 'age d’or du « premier
humanisme byzantin » (Paul Lemerle) s’entouraient de lettrés
chargés de les glorifier et de les Iégitimer, d’apporter les
appuis techniques nécessaires a la bonne marche de
I'empire telle que la poliorcétique, de récapituler les
connaissances par la rédaction d’encyclopédies.

» Mohamed Chérif FERJANI, « Théologiens et pouvoir
politique dans les sociétés musulmanes a I’époque
classique : de l'inquisition mu’tazilite a I'inquisition
hanbalite » (p. 39-52), reprend un dossier lourd d’'implica-
tions idéologiques : la mifina a-t-elle représenté une forme
d’inquisition de I'lslam médiéval ? Face a ceux qui le nient
pour souligner la tolérance musulmane, M. Ch. Ferjani pos-
tule que l'inquisition — entendue comme les diverses formes
d’examen, d’enquéte ou de proces mises en ceuvre par un
pouvoir pour juger de la conformité d’un individu ou d’un
groupe a la doctrine «officielle » — est un « phénomeéne
universel ». Il propose de distinguer mihna, avec le sens
d’épreuve, d’injustice subie par la victime, et imtihan, qui
désigne I'acte juste et inquisitorial imposé par le pouvoir. Il
décrit ensuite la maniére dont les mu'tazilites et les
hanbalites ont, au Ix® siécle, utilisé le pouvoir pour imposer
leur doctrine et persécuter leurs adversaires, et conclut que
ces deux inquisitions « n’ont rien d’essentiellement différent
de celle connue par I'Occident chrétien ».

* Floréal SANAGUSTIN, « Les philosophes arabes et
le mythe du sage conseiller du prince » (p. 53-66), mon-
tre comment les philosophes ont réfléchi a la mise en acte
de la vertu dans le gouvernement de la cité, et donné au
devoir de nasiha (conseil et recommandation) une portée

| BCAI 17 - 2001 |35

BCAI 17 (2001) Sanagustin Floréal (éd.) : Les intellectuels en Orient musulman. Statut et fonction, recensé par Frangoise Micheau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| IV. HISTOIRE

particuliére. Pour eux, la quéte de la cité vertueuse rele-
vait a la fois d’une vision idéale, qui a pu rester de 'ordre
du spéculatif, d’'une injonction pratique, qui a conduit plus
d’un a se placer au service du pouvoir, ou encore du théeme
littéraire du sage conseiller du prince décliné selon des
modalités multiples.

* Restant dans le domaine de la philosophie, mais se
situant dans le cadre de I'analyse sémiologique, Dominique
MALLET, « A(b)sal et Joseph. Symboles et narration dans
les Hayy b. Yagzan » (p. 67-76), offre une lecture renouvelée
de ces récits allégoriques. Ayant mis en valeur
lintertextualité du Hayy d’lbn Tufayl avec la sourate XII
«Joseph » et le Hayy d’Ibn Sing, il montre comment ce texte
est profondément travaillé par des significations propres a
la culture musulmane, et cela en opposition aux interpréta-
tions orientalistes, comme celle de L. Gauthier, marquées
par les codes culturels européens.

* Katia ZAKHARIA, « Le secrétaire et le pouvoir. ‘Abd
al-Hamid ibn Yahya al-Katib » (p. 77-93), Sattache a la figure
particuliére d’un prosateur de cour, qui fut secrétaire du
dernier calife omeyyade, Marwan ibn Muhammad. Elle met
d’abord en valeur le caractére emblématique des anecdotes
relatant son exécution par les Abbassides en 750 qui en
fit 'image du « parfait » secrétaire. Elle propose ensuite une
analyse, avant tout fondée sur la sémiologie, de ses deux
épitres (« Epitre aux secrétaires » et « Epitre au légataire
du pacte » pour reprendre la traduction du terme wali al-
‘ahd qu’elle suggére); il en ressort la force du «pacte »
entre le calife et son secrétaire, réplique terrestre du pacte
le liant a Dieu, et fondement nécessaire de I'exercice du
pouvoir.

* Les trois derniéres contributions se situent, par une
brutale solution de continuité, au XxIx® siécle. Gilbert
DELANOUE, « Culture de mosquée et politique en Egypte
au XIx® siécle » (p. 95-108), reprenant quelques aspects de
son important ouvrage Moralistes et politiques dans I'Egypte
du xix€ siécle (1798-1882), décrit trois éléments de la « cul-
ture de mosquée » (la doctrine sur la nécessité de I'imamat,
le figh appliqué, ou fura“ al-figh, et les usal al-figh), culture
dont les ‘ulama sont porteurs et par la continuent a peser
dans I'espace politique et social, alors qu’ils ont perdu aprés
1809 toute capacité d’intervention directe auprés du pouvoir.

* Johann STRAUSS, «Les voies de la transmission
du savoir dans un milieu cosmopolite. Lettrés et savants a
Istanbul au xix€ siécle (1830-1860) » (p. 109-125), met en
évidence les facteurs qui ont permis la formation d’une élite
intellectuelle dans la capitale de 'empire ottoman, élite cos-
mopolite, interconfessionnelle, ouverte sur I'Occident,
porteuse du mouvement de réformes. Lauteur appuie son
propos sur I'étude de I'Académie Ottomane (Enciimen-i
Daniz, ou «Société du Savoir »), créée sur le modéle de
IAcadémie des Sciences et Belles-Lettres de Paris, dont
les occupations des membres, le réseau de relations, les
publications et traductions illustrent I'activité érudite et lit-
téraire de cette élite.

I

e Enfin Hmaied BEN AZIZA, «Hegel et I'lslam »
(p. 127-135), montre comment la lecture de I'lslam par Hegel
s’intégre dans une vision « orientaliste », et « essentialiste ».
Hegel, en effet, prétend dissocier le christianisme de I'Orient
ou il est né et justifier le triomphe du christianisme sur le
paganisme par son « Esprit » propre fondé sur la dissocia-
tion homme/Dieu. Au contraire, I'islam est pour lui un
surgissement tardif proprement oriental, dénué d’origina-
lité et négateur de la complexité, rebelle a toute
transformation. Que la pensée hégélienne — que 'auteur de
cette contribution présente avec finesse et nuance — ne fiit
pas sans influence sur la vision de I'Orient par I'Occident,
nul n’en disconviendra. Mais c’est Ia une autre histoire, déja
largement abordée en d’autres lieux.

Francoise Micheau
Université de Paris |

| BCAI 17 - 2001 | 36

BCAI 17 (2001) Sanagustin Floréal (éd.) : Les intellectuels en Orient musulman. Statut et fonction, recensé par Frangoise Micheau
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


