
BCAI 17 – 2001 122

IV. HISTOIRE

Gillman Ian and Klimkeit Hans-Joachim, Christians in Asia before 1500 [Françoise Aubin]

Gillman Ian and Klimkeit Hans-Joachim,
Christians in Asia before 1500

Richmond (Surrey, U.K.), Curzon Press, 1999,
XIV + 391 p. (cartes, tableaux, illustrations,
bibliographie, index).

L’idée de ce travail est venue aux deux auteurs vers
1980, lorsqu’ils ont constaté, disent-ils, l’ignorance totale
des gens d’église et des étudiants en théologie concernant
les formes du christianisme adopté dans les pays orien-
taux avant l’arrivée des missionnaires européens à la suite
de Vasco de Gama en Inde en 1498. Le tournant du
XVIe siècle est donc le terminus ad quem de leur reconsti-
tution, le terminus a quo étant le Nouveau Testament et le
temps des apôtres. L’introduction (p. 7-11), qui annonce à
un lecteur, supposé en être étonné, que l’Arménie a été le
premier pays à adopter le christianisme comme religion
nationale, près de quatre-vingts ans avant l’Empire romain,
et qu’un christianisme asiatique a existé sans avoir partie
liée avec l’impérialisme occidental, paraît un tantinet naïve
à l’orientaliste accoutumé à rencontrer des communautés
chrétiennes pré-médiévales et médiévales dans son domaine
de recherche. Mais l’excursus théologique qui suit (p. 13-
19) peut être profitable à tous, ignorants totaux ou ignorants
semi-éclairés, car il rappelle les conciles des IVe-Ve siècles,
les controverses enragées et les dissidences qui en ont
résulté; ou encore la distinction entre le monophysisme, dû
à Cyrille d’Alexandrie, diffusé de l’Égypte vers l’Éthiopie au
sud, de la Syrie vers la Perse à l’est, et là en compétition
avec le nestorianisme, l’un et l’autre refusant le concile de
Chalcédoine de 451, le jacobisme des monophysites de
Syrie, à l’initiative de Jacob Baradai (m. 578), enfin le mo-
nophysisme des coptes d’Égypte; ou encore le gnosticisme
éclectique du IIe siècle et, bien sûr, le dualisme manichéen
apte à s’adapter à toute civilisation et à utiliser tout moyen
possible de communication pour s’implanter.

Ce sont ces courants que l’on va suivre de région en
région, illustrés par une grande abondance de noms, de
dates et de citations des textes originaux. L’histoire
commence en Syrie et en Palestine (p. 21-74, carte p. 20)
autour des trois centres de Jérusalem, Antioche, Édesse,
et les noms à retenir sont ceux de Lucien (m. 312), Diodore
de Tarse (m. 394), Théodore de Mopsueste (m. 428) et
surtout Jacob Baradai (m. 578): ce christianisme syriaque
est caractérisé par une tendance à l’ascétisme, au mysti-
cisme et au monachisme. Le premier christianisme en Arabie
(p. 77-88, carte p. 76) est l’occasion de rappeler l’impor-
tance de l’Éthiopie dans la gestation du christianisme copte.
En Arménie et en Géorgie (p. 91-107, carte p. 90), les chré-
tiens veulent échapper, dans leur théologie, à la pression
des chrétiens de Perse, autant qu’à ceux de Constantinople
et de Rome. La longueur des chapitres consacrés à la Perse
(p. 109-152, carte p. 108) et à l’Inde (p. 155-202) témoigne
de leur importance, le premier de ces pays dans la

maturation et la diffusion du nestorianisme, le second dans
la tradition d’une évangélisation par l’apôtre Thomas. La
vaste région étendue entre Iran et Chine, que nous appe-
lons, faute de mieux, Asie centrale (p. 205-262, carte
p. 204), représente elle aussi un terrain de choix pour la
propagation des formes diverses du christianisme oriental
– principalement l’église nestorienne syriaque orientale, dite
aussi Église orientale, et l’église monophysite syriaque
occidentale, connue comme jacobite, mais aussi les commu-
nautés melkites, suivant les propositions du concile de
Chalcédoine – et de leur littérature, en sogdien et en uigur
notamment. La dernière grande étape de ce transfert reli-
gieux d’Ouest en Est est la Chine (p. 265-305, carte p. 264),
pour qui l’Asie centrale est l’intermédiaire obligé dans la
transmission des religions étrangère à l’époque pré-moderne.
La prétention du Japon à avoir abrité des transfuges nesto-
riens est sagement écartée faute de preuves (p. 360-361).
Par contre, en Asie du Sud-Est (p. 307-313, cartes p. 306
et 309), des nestoriens ont dû arriver avec des marchands,
et la Chine est un de leurs relais possibles. À ce propos, on
opposera aux deux auteurs qu’il ne faut pas accorder valeur
de preuve absolue au récit du Bolonais Ludovico di
Varthema, car, hors de l’Inde, son périple, qui aurait été
mené à une vitesse incroyable pour son temps, est notoire-
ment le résultat d’une affabulation (quant à la date de 1510
qui serait celle de son prétendu séjour à Malacca, p. 311,
elle est, en tout état de cause, erronée: Varthème est rentré
de son voyage en Inde à la fin de 1508, et 1510 est en fait
la date de la première parution à Rome de son Itinerario,
devenu aussitôt un best seller).

I.G. et H.-J.K. déploient une telle érudition qu’ils sem-
blent parfois danser sur une corde raide; car ils ne visent
pas seulement à dessiller les yeux des ignorants, mais aussi
à informer en profondeur et à installer leur ouvrage parmi
les grands classiques de référence. Aussi la critique se doit-
elle d’être à la mesure de leur ambition. Et, avouons-le, le
lecteur trouve matière à un certain mécontentement, d’abord
en constatant des négligences à la relecture des épreuves
(que peut bien vouloir dire une phrase telle que celle-ci: «It
also produced its own emphases re symbols favoured in
reference to the Church», p. 61?), et, d’une façon récur-
rente, un style difficile, au moins pour un non-anglophone
(par exemple «The capacity of the Syriac language to absorb
other dialects fostered the belief that the language itself
smacked of heaven», encore p. 61). Dans le cas particulier
du chinois, quand un sinologue relève un amateurisme,
coupable de nos jours, dans les transcriptions des noms
chinois, il perd confiance en la qualité finale de l’œuvre (le
choc se produit dès la carte ouvrant le chapitre consacré à
la Chine, p. 264: certaines transcriptions suivent le vieux
système des postes des années trente, tel «Lanchow» ou
«Sian», d’autres le système anglais Wade traditionnel, ainsi
«Tunhuang», ou encore le pinyin actuel, dans «Beijing»
par exemple, nom écrit aussi Peking dans le cours du texte,
p. 287, et le nom de cette ville sous la dynastie mongole

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Gillman Ian and Klimkeit Hans-Joachim : Christians in Asia before 1500, recensé par Françoise Aubin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 123

IV. HISTOIRE

des Yüan dit «Dadu» en pinyin, alors qu’il aurait fallu, pour
suivre la logique des autres noms, Ta-tu; ou encore n’im-
porte quoi: «Hung-ho», pour Huang-ho, ou un «Chou Chiu»
qui a tout l’air d’être une erreur, etc.). Et pourquoi «Jinghis»
(p. 285), alors que tous les spécialistes écrivent Chinggis
(ou, pour le grand public, Chinghis) ou «Hsiunganu»
(p. 357) pour Hsiung-nu?

Donner en quelque quatre cents titres (p. 363-380)
l’essentiel d’une bibliographie destinée à couvrir l’ensemble
de l’Asie durant un millénaire et demi c’est s’exposer, cela
va de soi, aux récriminations des spécialistes de chaque
aire culturelle, qui voudraient voir leur partie mieux traitée.
Cependant, même si l’on est décidé à faire confiance aux
deux coauteurs pour le choix qu’ils ont opéré, il est quel-
ques noms dont l’absence étonne, ainsi le P. Jean-Maurice
Fiey (Chrétiens syriaques sous les Mongols, Louvain, 1975,
et Communautés syriaques en Iran et en Irak des origines
à 1552, Variorum Reprints, 1979). Une mention de Barend
J. ter Haar, signalant que le thème du «Prince de Lumière»
entre dans une tradition maitreyiste indigène qui n’a rien à
voir avec le manichéisme (The White Lotus Teachings in
Chinese Religious History, Leiden, 1992, p. 121-123), aurait
permis de nuancer l’affirmation, répétée à deux reprises au
moins (p. 19 et 269), d’une présence manichéenne en Chine
du Sud jusqu’au XVIe siècle. Mais I.G. et H.-J.K., ayant pour
but de prouver à des ignares l’existence d’un christianisme,
ou apparenté, oriental bien établi antérieurement à l’époque
du colonialisme triomphant, ils ont tendance à teinter d’ha-
giographie leur synthèse.

Le principal reproche que pourra s’attirer la bibliogra-
phie, parue, ne l’oublions pas, en 1999, c’est d’apparaître
souvent vieillie. Si l’on exclut les travaux écrits ou édités
par H.-J.K. lui-même, on ne trouve que huit auteurs ayant
publiés depuis 1992 – pour 1995, deux brefs articles, un
seul pour 1996, et rien de plus récent. Même si les deux
coauteurs ne pouvaient tenir compte au dernier moment
des récentes avancées de la science en tous les domaines
couverts par leur ouvrage, la bibliographie finale aurait ga-
gné à être mise à jour. Ainsi, les développements sur le
nestorianisme dans la Chine des T’ang (p. 267 sq.)
profiteront grandement de l’œuvre posthume de Paul Pelliot,
L’inscription nestorienne de Si-ngan-fou, éditée avec un
grand luxe de commentaires par Antonino Forte (Kyôto –
Paris, 1996). Prenons la traduction du décret de 638 auto-
risant le nestorien A-lo-pen à propager sa doctrine en Chine,
selon la traduction de A.C. Moule datant de 1930, telle que
reprise par I.G. & H.-J.K. (p. 269): «The meaning of the
teaching has been carefully examined: it is mysterious,
wonderful, calm; it fixes the essentials of life and perfec-
tion; it is the salvation of living beings, it is the wealth of
man. It is right that it should spread through the empire.»
A. Forte (p. 357) traduit, lui, beaucoup plus près du texte
chinois «If we scrutinize their doctrinal purport, it is
mysterious and transcendent non-action; if we look at their
fundamental principle, it establishes the essentials of

production and completion; the words have no superfluous
speech, the concepts have «the forgetting of the net.» As
they are of help to the beings [le terme «salvation» de
Moule comporte une connotation chrétienne qui ne convient
pas au présent texte, remarque A. Forte], and of profit to
men, it is proper to have them (texts and images) circulate
«under the sky.» [l’autorisation ne porte que sur les pièces
apportées par A-lo-pen, et non pas sur la religion nesto-
rienne en général, souligne A. Forte].» Il aurait été utile
aussi que soient signalées les rééditions (ainsi L.W. Brown,
The Indian Christians of St Thomas, 1956, réédité en 1982).

Pour jouer pleinement le rôle de manuel auquel il est
destiné, l’ouvrage aurait dû bénéficier d’une présentation
plus attrayante: au lieu d’enfiler noms et dates en une morne
succession, il aurait fallu faire ressortir par des procédés
typographiques les points saillants; des tableaux auraient
pu montrer d’utile façon la filiation des écoles et des mou-
vements et leur développement à travers l’Asie (ici
seulement une table chronologique des événements, peu
inspirante, p. 356-357), et l’on aurait aimé pouvoir localiser
plus aisément les notes. Ces critiques, sévères certes, sont
formulées dans l’espoir d’une réédition qui réponde aux
besoins du lecteur potentiel; mais elles sont aussi la preuve
de la lecture attentive, passionnée même, que mérite ce
beau travail.

Françoise Aubin
CNRS – CERI

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Gillman Ian and Klimkeit Hans-Joachim : Christians in Asia before 1500, recensé par Françoise Aubin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


