
BCAI 17 – 2001 118

IV. HISTOIRE

Frank Allen J., Islamic Historiography and ‘Bulghar’ Identity among the Tatars and Bashkirs of Russia [Stéphane A. Dudoignon]

Frank Allen J.,
Islamic Historiography and ‘Bulghar’
Identity among the Tatars and Bashkirs
of Russia

Leiden – Boston – Köln, Brill, 1998
(Social, Economic and Political Studies
of the Middle East and Asia, 61). 24 _ 16 cm,
X + 232 p., annexe, bibliographie, index.

Ce livre résulte de l’édition d’une thèse de doctorat
soutenue à l’Université de l’Indiana (Bloomington) en 1996,
et ponctue un parcours jalonné de nombreuses autres pu-
blications du même auteur. Allen J. Frank se livre ici à une
analyse des identités nationales ethniques apparues chez
les musulmans türkophones de la Moyenne Volga et de
l’Oural méridional au début du XXe siècle, avant les premiers
recensements soviétiques de la fin des années 1920. Pour
ce faire, il s’interroge sur le contenu des identités commu-
nautaires qui ont été élaborées successivement, dans cette
région, depuis le XVIIIe siècle. L’ouvrage est centré sur le
rôle spécifique joué par les ‘ulamæ’ de la Volga et de l’Oural
dans l’adoption d’une identité «bulghare» (bulghâr) parmi
les populations musulmanes de cette région, depuis les
réformes lancées par Catherine II dans les années 1770-
1780. À travers des histoires türkes produites localement,
l’auteur entreprend de montrer comment cette littérature
historiographique s’est pliée à la production d’identités col-
lectives régionales qui fussent signifiantes pour les lecteurs
de ces histoires. L’analyse de ces sources nous permet éga-
lement d’observer comment les populations musulmanes
türkophones de la Volga et de l’Oural ont réagi à la
domination russe, et comment elles se sont accommodées,
en plusieurs temps, de leur position de sujets d’un État non
musulman.

Les sources étudiées dans le présent ouvrage sont
restées longtemps inaccessibles aux historiens occidentaux,
et n’ont fait en Russie même l’objet que d’un très petit
nombre d’études, restées confidentielles. Il s’agit du
Tawârîkh-i Bulghâriyya («Chroniques de Bulghar»,
recueillies au début du XIXe siècle et attribuées à un certain
Husâm al-Dîn b. Sharaf al-Dîn al-Bulghârî); le Ta’rîkh-nâma-
yi Bulghâr («Livre d’histoire de Bulghar», rédigé en 1805
par Mullâ Tâj al-Dîn Yâlchïgul-ôghlî); le Tawârîkh-i
Bulghâriyya de Mullâ Husayn Amîrkhânov, publié en 1883;
et le Tawârîkh-i Bulghâriyya yâki Taghrîb-i Ghârî («Chroni-
ques de Bulghar, ou Recommandation de Ghârî», écrit dans
les années 1880 par Muhammad ‘Alî al-Chôqorî). Ces auteurs
du XIXe siècle, regroupés sous l’étiquette de «bulgharistes»,
insistent communément sur la dimension islamique de l’his-
toire de leur communauté depuis la conversion à l’islam de
la confédération Bulghar, et c’est cette dimension d’appar-
tenance confessionnelle, absente des différentes formes
d’identité communautaire forgées au cours du XXe siècle,
qui a intéressé ici l’auteur.

A.J.F. commence par nous rappeler que, si l’accepta-
tion de l’ethnonyme tâtâr comme auto-dénomination
nationale est relativement récente, l’histoire des Türks de
la Volga et de l’Oural comme communauté islamique
remonte au moins au début du Xe siècle de l’ère commune
(la date de 922 est celle retenue par la tradition pour la
conversion à l’islam du chef de la confédération Bulghar,
Almush b. Shilki). L’auteur rappelle également sur la char-
nière chronologique constituée par la conquête mongole
du XIIIe siècle: on passe alors, sur la Moyenne Volga, à la
pratique dominante d’un dialecte türk Qiptchaq (que l’on
appellera bientôt «tatar»), étroitement relié au qazaq et au
noghay. Vient ensuite l’avancée russe vers l’est, à partir du
XVe siècle. Avec la colonisation, le recrutement de troupes
irrégulières musulmanes et l’instauration de catégories
fiscales relativement privilégiées, se forment, au sein des
populations musulmanes tatarophones de la Volga, les iden-
tités Mishar, à l’ouest du fleuve, et Tiptar plus près de l’Oural.
Les Bachkirs, islamisés avec la Horde d’Or à partir du
XIVe siècle, et dont les groupes méridionaux parlent un dia-
lecte plus proche du qazaq, développent une identité
marquée par la préservation des segmentations claniques,
mais aussi par les droits spécifiques (notamment de pro-
priété du sol) qui leur sont consentis pendant la période
impériale, et font des Bachkirs une catégorie relativement
privilégiée au sein de l’islam de Russie. Ces identités, toute-
fois, s’avèrent fluctuantes, et se chevauchent souvent. Une
de leurs caractéristiques communes est que ces commu-
nautés sont longtemps conçues et définies en termes
religieux. C’est dans ce cadre qu’une identité régionale
«bulghare» s’est développée dans la région Volga-Oural
sous la domination russe. Les auteurs à l’origine de cette
identité cherchaient 1º à unifier les musulmans de cette
région en tant que musulmans; 2º tout en étant conscient
du fondement religieux de l’identité communautaire dans la
région Volga-Oural.

Dans un premier chapitre sur l’historiographie isla-
mique dans la région Volga-Oural avant 1800, l’auteur se
penche sur une tradition dont le propre est d’avoir été déve-
loppée entièrement sous la domination russe. Cette
historiographie semble avoir été élaborée à partir de tradi-
tions historiques populaires, avant d’être peu à peu mise
par écrit, et incorporée dans des traités d’histoire «savants».
Le Jâmi‘ al-tawârîkh de Qâdir ‘Alî Bêk Jâlâyïrî, achevé en
1602 dans le khanat de Kasymov, un État-croupion genghis-
khanide sous domination moscovite, nous offre un exemple
d’historiographie de cour genghis-khanide financée par l’État
russe, écrite pour une audience restreinte et peu lue, semble-
t-il, aux siècles ultérieurs. Un second exemple en est le
Daftar-i Chingîz-nâma d’un auteur anonyme, rédigé entre
1682 et 1700 et connu par une quarantaine de manuscrits
plus ou moins complets – lesquels attestent de son impor-
tante circulation dans la région Volga-Oural jusqu’au début
de la période soviétique. Ceci nous fournit un intéressant
exemple de l’interaction mutuelle entre histoires écrites et

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Frank Allen J. : Islamic Historiography and ‘Bulghar’ Identity among the Tatars and Bashkirs of Russia, recensé par Stéphane A. Dudoignon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 119

IV. HISTOIRE

traditions populaires. Le Jâmi’ al-tawârîkh comme le Daftar-i
Chingîz-nâma restent centrés principalement sur les tradi-
tions historiques des nomades de la steppe, avec une
insistance particulière sur la figure de Genghis-Khan.
Cependant l’islam et les personnages de l’histoire islamique
jouent un rôle beaucoup plus important dans le second
ouvrage. En effet celui-ci comprend dans sa dernière section,
le Dâstân fî’l-ta’rîkh, une histoire politique de Bulghar et de
Kazan, comprenant la fondation semi-légendaire du khanat
de Kazan, sa conquête par les Russes en 1552, et les rela-
tions des musulmans de la Volga et de l’Oural avec l’État
russe jusqu’à la fin du XVIIe siècle. Dans cette partie, l’intérêt
de l’auteur est centré sur les communautés musulmanes
sédentaires de la Moyenne Volga. Ainsi les khans de Kazan
qui, historiquement, étaient sans doute des Genghis-
Khanides, sont décrits non comme tels, mais comme
descendants en droite ligne du dernier khan de Bulghar,
‘Abd-Allâh, tué selon la légende par Timour. C’est dans cette
dernière partie du Daftar-i Chingîz-nâma qu’apparaît, pour
la première fois, ce centrage du récit historique sur la cité
de Bulghar, qui va caractériser l’historiographie «savante»
des musulmans de la Volga et de l’Oural pendant les XVIIIe

et XIXe siècles. L’auteur mentionne également, dans son
panorama de l’historiographie islamique avant 1800, les
histoires locales, dont le genre le plus ancien est celui des
généalogies (shäjärä), que l’on voit développées comme
genre écrit dès le début du XVIIIe siècle. Chez les Tatars –
sédentarisés dès avant l’invasion mongole – ces généalo-
gies sont souvent entremêlées avec l’histoire des villages,
laquelle ressortit à un autre genre d’histoire locale, les chro-
niques (wâqi’a-nâmasî), qui apparaissent au cours du XVIIIe

siècle sans toutefois connaître une diffusion importante.
Toujours est-il qu’à la fin du XVIIIe siècle, les historiographes
musulmans de la Volga et de l’Oural disposent de riches
traditions orales et écrites, qu’ils vont interpréter au cours
du XIXe pour exprimer leur propre vision de l’histoire islami-
que de la Volga et de l’Oural, à la lumière des relations
nouvelles créées par les réformes de Catherine II entre les
autorités russes et les ‘ulamâ de Russie d’Europe.

Le second chapitre est consacré à l’histoire de ces
relations entre les ‘ulamâ de la région Volga-Oural et l’État
russe, depuis la conquête de Kazan par Ivan le Terrible en
1552, jusqu’à la création par Catherine II de l’«Assemblée
Spirituelle de la Loi mahométane» en 1788. La spécificité
de cette période est une domination chrétienne aggravée
par des campagnes anti-islamiques orchestrées par les mis-
sions orthodoxes et les chefs de guerre russes. Malgré le
manque persistant de sources autochtones antérieures au
XVIIIe siècle, l’auteur se penche sur le rôle politique joué dans
l’Oural pas les ‘ulamâ, en particulier sur leur participation
aux ghazawât du XVIIe siècle. Dans la première moitié du
XVIIIe, si l’on observe une accentuation des campagnes anti-
islamiques sur la Moyenne Volga, l’on constate aussi les
premiers exemples de coopération entre autorités russes et
‘ulamâ dans l’Oural (terre de colonisation agricole, où, contrai-

rement à la Moyenne Volga occupée depuis le XVIe siècle,
les Russes n’essaient pas d’assimiler la population indigène
– une stratégie qui annonce la politique de non-intervention
qui sera adoptée au Turkestan à partir des années 1870).
Cette mise en perspective systématique de la Volga et de
l’Oural, rarement pratiquée par les historiens locaux, permet
à l’auteur de mettre en lumière l’importance des variations
régionales de la politique russe à l’encontre des différentes
populations musulmanes de Russie d’Europe, et la diversité
des réactions de ces populations. Dès le milieu des années
1730, on assiste aux premières expérimentations, dans
l’Oural, de régulation et de contrôle administratif du corps
des ‘ulamâ, qui seront étendues à l’ensemble de l’islam de
Russie dans les années 1780. Les méthodes coercitives et
restrictives mises en œuvre au début des années 1740 (après
la création du «Bureau des Nouveaux Convertis», Novo-
kreshchenskaja Kontora) sont abandonnées dès la fin de la
décennie suivante, notamment par suite de la révolte de
Batïrsha en 1755. La participation bachkire dans la révolte
de Pugatchev en 1773-1775, amène les autorités russes à
entreprendre les réformes des années 1780. Comme en at-
teste le «Manifeste» de Batïrsha, c’est à partir du milieu du
XVIIIe siècle que la «conscience» bulghare commence à
acquérir un contenu politique, qui va être développé à partir
de la fin de ce siècle dans l’historiographie bulghariste.

L’analyse du Tawârîkh-i Bulghâriyya, et de son abon-
dante postérité, auxquels est consacré le troisième chapitre,
permet d’étudier le sillage laissé dans les mémoires par cet
ouvrage fondateur, comme guide de sanctuaires et comme
histoire sacrée (c.-à.-d. basée sur un récit de conversion
associé à la venue légendaire, à Bulghar, de Muhammad et
de trois de ses Compagnons, ces derniers se trouvant à
l’origine de nombreuses traditions généalogies sur la Volga
et dans l’Oural). La postérité du Tawârîkh, au XIXe siècle et
au début du XXe, est étudiée à travers l’association du site
de Bulghar au récit de conversion véhiculé par le Tawârîkh-i
Bulghâriyya;;;;; à travers aussi la validation des sanctuaires
locaux par leur apparition dans cet ouvrage; les adapta-
tions imposées aux variantes du récit de conversion proposé
par Husâm al-Dîn al-Bulghârî, pour correspondre à l’histoire
des communautés locales (voir le cas des Bachkirs, dans
l’Oural occidental, et de la ville de Yelabuga sur la rive droite
de la Kama, associée également aux figures d’Alexandre et
de Socrate); l’apparition de personnages emblématiques
du Tawârîkh dans la tradition généalogique et l’orature
musulmanes de la Volga et de l’Oural; enfin l’association
de certains de ces personnages, voir de l’auteur du Tawârîkh
lui-même, avec tel ou tel sanctuaire de la région.

Avec le Târîkh-nâma-yi Bulghâr, objet du quatrième
chapitre, nous voyons comment son auteur, Yâlchïgul-ûghlî,
«bachkirise» l’identité bulghare, popularisée avant lui par
Husâm al-Dîn. L’auteur du Târîkh-nâma crée, à partir des
traditions historiques (notamment généalogiques) propres
aux Bachkirs de la tribu Ayle, une tradition historique nou-
velle, correspondant aux caractéristiques générales de la

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Frank Allen J. : Islamic Historiography and ‘Bulghar’ Identity among the Tatars and Bashkirs of Russia, recensé par Stéphane A. Dudoignon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 120

IV. HISTOIRE

conscience historique «bulghare». La circulation, sous
forme de manuscrits, de l’ouvrage de Yâlchïgul-ûghlî parmi
les Bachkirs Ayle, jusqu’au milieu du XXe siècle, suggère
que ces derniers acceptaient l’ouvrage comme partie inté-
grante de la tradition généalogique de leur tribu. En même
temps, cette circulation atteste, jusqu’à une date très
récente, de l’acceptation et de la diffusion de l’identité
«bulghare» en milieu bachkir, tout particulièrement parmi
les ‘ulamâ de l’Oural occidental. Enfin l’analyse, par l’auteur,
de trois commentaires fort différents du Tawârîkh-i
Bulghâriyya met en lumière les termes des débats
historiographiques de la seconde moitié du XIXe siècle parmi
les ‘ulamâ de la région Volga-Oural. A.J.F. note bien l’hosti-
lité du grand ‘âlim réformiste de Kazan, Shihâb al-Dîn
al-Marjânî (1818-1889), qui dans un esprit salafî tend à
glorifier le premier siècle de l’islam, pour s’opposer à la
sanctification des figures locales de la période médiévale.
Par la suite, si d’aucuns, comme Chôqorî, essaient
de «mettre de l’ordre» dans le Tawârîkh afin de réconcilier
l’identité bulghare des musulmans de la région avec les
procédés historiques modernes qui font alors leur appari-
tion, on voit un auteur comme Qayyûm Nâsirî rejeter
l’application de ces procédés au texte de Husâm al-Dîn, pris
dans son sens littéral d’histoire de Bulghar.

L’ouvrage se termine sur un chapitre consacré aux
développements du bulgharisme au XXe siècle, en relation
avec l’apparition d’historiographies modernes de type euro-
péen et le déplacement du discours historique dominant –
les ‘ulamâ du XIXe siècle cédant le devant de la scène aux
historiens d’académie (mieux informés des procédés
historiographiques modernes, mais aussi plus étroitement
liés au pouvoir politique). Toujours soucieux de replacer
dans leur contexte les discours historiographiques qu’il
analyse, l’auteur met en perspective ces néo-bulgharismes
avec les changements extrêmement rapides qui ont carac-
térisé les sociétés musulmanes de la Volga et de l’Oural à
la fin de la période impériale et au début de la période
soviétique (sur lesquels on consultera également Christian
Noack, Muslimischer Nationalismus im Russischen Reich.
Nationsbildung und Nationalbewegung bei Tataren und
Baschkiren, 1861-1917, Stuttgart, Franz Steiner Verlag,
2000, 614 p.). Les différents types de discours bulghariste
identifiés par l’auteur au cours du XXe siècle illustrent du
reste la durabilité, mais aussi la grande flexibilité de l’iden-
tité bulghare dans ces sociétés. Ainsi sur la Moyenne Volga,
au tournant du XXe siècle, une historiographie bulghariste
modernisée intègre les procédés de l’historiographie mo-
derne pour s’opposer aux «tataristes» qui, à Kazan, font
désormais de la Horde d’Or l’origine des Tatars de la Volga.
Entre autres nouveautés, on observe une insistance inédite
sur les liens ethniques entre les Bulghars et les Tatars de la
Volga. Dans les années 1900-1910, chez les Vaysî, un
mouvement issu de la Naqshbandiyya, et qui sera allié des
bolchéviks pendant la guerre civile en 1919-1920, un idéal
de communauté conçu en termes religieux se fonde sur

l’invocation d’un âge d’or religieux, assez éloigné du statut
politique qui sera finalement retenu pour la communauté
sous le régime soviétique.

À partir de 1920, on observe la concurrence entre
courants bulghariste et tatariste dans l’historiographie
officielle de la R.S.S.A. tatare, désormais dominée par les
critères de classe et de nationalité, puis dans les études
sur le «folklore» qui se développent à partir de la fin des
années 1930. Au lendemain de la Seconde Guerre mondiale,
dans le cadre idéologique général de l’amitié des peuples, il
s’agit de démontrer que les ancêtres politiques des Tatars
de la Volga sont à chercher, non pas dans la Horde d’Or
(dont le souvenir est politiquement inconvenant, car elle a
soumis la Russie à deux siècles de «joug tatar»), mais les
paisibles Bulghars de la Volga, assimilés linguistiquement
par les nomades qiptchaq après l’invasion mongole du
XIIIe siècle. Les historiens académiques de Kazan comme
de Moscou vont développer, jusqu’à la fin de la période
soviétique, tout un discours sur la lutte commune menée
par les Bulghars et par les Russes contre la domination
mongole. C’est dans cet apparat idéologique composite (et
non dans l’historiographie du XVIIIe siècle) qu’ira puiser le
mouvement politique néo-bulghariste qui va apparaître à
Kazan pendant la perestroïka. Ce que l’on observe donc,
pendant tout le XXe siècle, et jusqu’à une ré-islamisation
très récente du discours politique dans la région Volga-Oural,
c’est un déplacement général du contenu de l’identité
bulghare, depuis les identités religieuses qui dominent jus-
qu’à la fin du XIXe siècle (jusqu’aux années 1920 dans le
cas particulier des Vaysî) vers une conception neuve, anti-
religieuse, nationaliste et ethnique, de l’identité et de la
cohésion communautaires.

Parmi les innombrables enseignements de cet ouvrage
profondément novateur, il faut souligner la relation étroite
entre, d’une part, l’émergence de l’identité bulghare et,
d’autre part, la montée de l’autorité des ‘ulamâ de la région
Volga-Oural au cours des XVIIIe et XIXe siècles. L’islam appa-
raissait, à ces ‘ulamâ de la Volga (Husâm al-Dîn al-Bulghârî)
comme de l’Oural (Yâlchigûl-ûghlî), comme un ciment
unificateur pour toutes les populations musulmanes de la
région. Pour autant, nous avons vu que l’identité bulghare,
fondée pour l’essentiel sur un acte religieux (la conversion
des Bulghars à l’islam, au début du Xe siècle), ne s’est pas
substituée aux identités préexistantes, comme l’a montré
le mariage, par l’auteur du Târîkh-nâma-yi Bulghâr, entre
les traditions historiographiques «bulghare» islamique et
bachkire nomade. Par cette mise en perspective historique,
sur la moyenne durée, et géographique, entre Volga et Oural,
des contenus successifs de l’identité bulghare, l’ouvrage
remplit parfaitement la mission que s’était assignée son
auteur, à savoir de remettre en cause, de façon systéma-
tique, les explications nationalistes simplistes qui ont
longtemps caractérisé l’étude des populations musulmanes
d’Eurasie intérieure.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Frank Allen J. : Islamic Historiography and ‘Bulghar’ Identity among the Tatars and Bashkirs of Russia, recensé par Stéphane A. Dudoignon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 121

IV. HISTOIRE

En même temps, par son approche critique des sources
et de la littérature, A.J.F. nous fournit un certain nombre
d’éléments nouveaux pour la périodisation de l’histoire de
la politique menée par les autorités russes à l’encontre de
l’islam dans la région Volga-Oural, et l’histoire de la politisa-
tion de l’islam dans cette même région, du XVIIIe siècle à
nos jours. Les importantes notations de l’auteur sur les
oscillations régionales de la politique russe (et les différences
entre les traitements réservés, respectivement, à la Moyenne
Volga et à l’Oural occidental aux XVIIe et XVIIIe siècles)
contribuent utilement à expliquer les différences de réac-
tion des diverses communautés musulmanes à cette
politique russe. La découverte des sources manuscrites
neuves, leur analyse mais aussi l’étude de leur circulation
et de leurs lectures permet à l’auteur de reconstituer, dans
sa dimension historiographique, tout un pan du «discours
islamique» tel qu’il fut développé dans la région Volga-Oural
depuis le XVIIIe siècle, et occulté pendant la majeure partie
du XXe (voir aussi, sur les aspects éthique et théologique de
ce discours, Michael Kemper, Sufis und Gelehrte in Tatarien
und Baschkirien. Der islamische Diskurs unter russischer
Herrschaft, Berlin, Klaus Schwarz Verlag, 1998). Ce dis-
cours islamique, que l’on n’abordait naguère qu’à travers
l’étude de la presse musulmane qui s’est développée en
Russie à partir des années 1880, est aujourd’hui restitué
dans des aspects longtemps ignorés, et notamment sous
l’angle de l’accommodation avec le statut de sujets d’une
puissance non musulmane. (Voir aussi, sur ce point, les
travaux récents de Masami Hamada sur les théories oppo-
sées du jihâd et du «devoir du sel» au Turkestan chinois
au tournant des XIXe et XXe siècles, à travers les œuvres de
Mullâ Mûsâ Sayrâmî.) Cela suffirait à distinguer le présent
ouvrage, et quelques autres publiés au cours de ces
dernières années, de ceux qui les précédèrent en Occident
pendant un demi-siècle et qui, guerre froide oblige, n’eurent
d’attention que pour le jihâd et les mouvements nationalistes.
Ce n’est pas un des moindres mérites des changements
politiques de la décennie écoulée, en Russie et dans les
États de la CEI, que d’avoir permis aux chercheurs de nou-
velles approches, et une redécouverte générale de cet islam
«traditionaliste», voir rural, naguère ignoré par les histo-
riens, en prélude à une reconstitution de l’islam en Eurasie
intérieure dans toutes ses dimensions. Sur ce sujet, et en
particulier sur cette question de l’articulation entre islam
«rural» et islam «traditionnel» en Eurasie intérieure, on
renverra le lecteur à un nouvel ouvrage d’Allen J. Frank,
que nous découvrons en écrivant ces lignes (Muslim
Religious Institutions in Imperial Russia. The Islamic World
of Novouzensk District & the Kazakh Inner Horde, 1780-
1910, Leiden – Boston – Köln, Brill, 2001) et que nous
espérons commenter dans un prochain compte rendu.

Stéphane A. Dudoignon
CNRS

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Frank Allen J. : Islamic Historiography and ‘Bulghar’ Identity among the Tatars and Bashkirs of Russia, recensé par Stéphane A. Dudoignon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


