
BCAI 17 – 2001 113

IV. HISTOIRE

Esposito John N. (éditeur), The Oxford History of Islam [Thierry Bianquis]

Esposito John N. (éditeur),
The Oxford History of Islam

Oxford University Press, New-York 1999,
20 _ 26 cm, XII + 749 pages, dont sommaire,
p. VII-VIII, chronologie p. 691-696; bibliographie
sélective présentée par chapitres, p. 697-707,
identité des 15 contributeurs, p. 708-709; sources
des images, p. 710, index général, 711-749.

Ce livre paraît au moment où sort une Encyclopédie
générale de l’Islam, en six volumes, réalisée sous l’égide
de l’Université de Cambridge et alors que la respectable
2e édition de l’Encyclopédie de l’Islam, publiée en anglais
et en français par Brill à Leyde, lancée vers 1950, voit son
achèvement programmé d’ici trois ou quatre ans, sans que
le projet d’une 3e édition soit déjà clairement formulé. La fin
du millénaire est donc propice aux publications savantes
mais généralistes, plus destinées aux étudiants et au public
averti qu’aux chercheurs. Dans la prochaine décennie, elles
laisseront sans doute place à des éditions électroniques
sur DVD-rom ou sur sites internet.

Présentée sous une reliure textile protégée par une
seyante jaquette portant une photographie en quadrichro-
mie de la mosquée Badshashi de Lahore, l’Oxford History
of Islam profite d’une typographie confortable, d’autant plus
que toute translittération savante a été évitée: le mot tiré
d’une langue orientale est composé en lettres latines cou-
rantes d’une fonte différente, sans signaler ni ‘ayn, ni hamza,
ni voyelles allongées, ni consonnes emphatiques, procédé
que nous adoptons pour ce compte-rendu. Des illustrations,
en grand nombre, généralement en couleurs, bien choisies
et soigneusement légendées, donnent dès le premier abord
une impression agréable. Des cartes claires et utiles parsè-
ment le texte; signalons (p. X) que la couleur grise indiquant
la proportion des musulmans dans la population du Niger,
du Sénégal, de la Somalie et du Soudan, est absente de la
légende accompagnatrice qui semble pourtant complète.

Les contributeurs sont pour la plupart des enseignants,
professeurs, professeurs associés ou professeurs visiteurs,
dans de grandes universités des États-Unis; seuls, un d’entre
eux enseigne à l’Université Hébraïque de Jérusalem et un
autre à l’Université Islamique de Malaisie. Certains, parmi
lesquels principalement Ira M. Lapidus, Fred M. Donner,
Sheila Blair, Jonathan Bloom, sont mondialement renommés
pour la qualité de leurs travaux.

Après une courte introduction, Fred M. Donner pré-
sente (chap. 1) Muhammad et le Califat (jusqu’aux invasions
mongoles) selon le schéma orientaliste traditionnel, avec
assez peu de recul historique. Patricia Crone citée en biblio-
graphie n’est pas véritablement utilisée pour insuffler un
doute critique dans un texte narratif. La lecture proposée
récemment de l’historiographie arabe du Xe siècle, dont les
descriptions d’événements censés se dérouler au premier
siècle de l’hégire auraient été avant tout des avertissements

voilés sur les dérives possibles des pouvoirs politiques à
l’époque de la rédaction de ces récits n’a pas non plus été
prise en compte. Plus étonnant, vu l’auteur, aucune atten-
tion spéciale n’est portée au rôle des tribus. Le tout est
convenu mais utile, honnête et clair.

Suivent cinq chapitres thématiques sur l’apport arabo-
musulman dans le domaine du savoir. Vincent J. Cornell
(chap. 2) présente la religion comme une connaissance
scientifique, volontairement partagée par Allah avec sa créa-
ture. Les illustrations commentées éclairent habilement le
contenu théorique du texte. Très précise est l’énumération
(p. 68) des six piliers de la foi (arkan al-iman): croyance
1/ en Allah, 2/ en Ses anges, 3/ en Ses Livres révélés
(énumérés pour les trois religions monothéistes), 4/ en Ses
Prophètes, 5/ au Dernier Jour, celui de la Résurrection (dé-
crit selon son déroulement attendu), 6/ à Sa détermination
totale de toutes les affaires arrivant sur la Terre. De là, dérive
la shariah, la Loi, puis la taqwa, l’éthique religieuse produc-
trice du bienfait, ihsan. L’auteur consacre la fin du chapitre à
une relecture de l’œuvre d’Abu al-Abbas al-Sabti, un soufi de
Marrakech au XIIe siècle, sur lequel il prépare une étude.

Mohammad Hashim Kamali (chap. 3) reprend l’ana-
lyse de la loi musulmane, recoupant quelque peu, au début,
le texte précédent, puis il évolue vers une analyse plus pous-
sée des fondements du droit et de ses réformes éventuelles,
et des finalités anthropologiques et sociales de celui-ci tel
qu’il fut appliqué au cours de l’histoire en insistant sur l’op-
position entre individu et société musulmane.

Science, médecine et technologie (chap. 4) sont trai-
tées avec une grande compétence par Ahmad Dallal qui
fait ressortir l’ouverture de la culture islamique classique
au savoir scientifique. Une large place est consacrée à l’as-
tronomie théorique et appliquée, à l’analyse mathématique
et à l’optique, une place un peu plus réduite à la technolo-
gie et aux sciences de l’ingénieur, à la médecine, à la
botanique et à la pharmacopée. L’acculturation aux héritages
grecs et iraniens des savants de toutes religions vivant dans
l’immense monde musulman médiéval est bien décrite ainsi
que leur capacité d’assimilation, d’analyse, de conceptuali-
sation et de synthèse qui assura la continuité de l’élaboration
scientifique générale entre la fin de l’Empire romain et la
Renaissance.

Le chapitre 5 sur l’art et l’architecture, rédigé par Sheila
S. Blair et Jonathan M. Bloom est excellent et sera utile
aux enseignants spécialisés. En 50 pages, sont tour à tour
présentées la calligraphie, l’aniconisme relatif, l’utilisation
de l’arabesque, de la géométrie et de la couleur dans les
décors, enfin l’ambiguïté fondamentale de la lecture que
l’objet d’art offre au spectateur, lui permettant de s’échap-
per d’un monde réel trop terne. La place réservée aux
avancées techniques imaginées par les artisans du monde
musulman médiéval aurait pu être cependant plus dévelop-
pée. Nombre d’illustrations en couleurs, bien choisies et
aux légendes savantes, éclairent utilement un texte précis,
inspiré et didactique.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Esposito John N. (éditeur) : The Oxford History of Islam, recensé par Thierry Bianquis
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 114

IV. HISTOIRE

Majid Fakhry aborde le chapitre 6 consacré à la philo-
sophie et à la théologie en rappelant qu’à Alexandrie, au
IIIe siècle apr. J.-C., le néoplatonisme avait émergé autour
de Plotin d’une culture cosmopolite, grecque hellénistique,
juive et chrétienne. Au VIe siècle, l’orthodoxie byzantine ayant
verrouillé cet espace de liberté, nombre d’enseignants
rejoignirent l’école de Gundishapur en Perse. Dès le
VIIIe siècle, les chrétiens demeurés en Orient après la
conquête arabe traduisirent les textes grecs. Avec al-Farabi,
à la fin du IXe siècle, les musulmans se mirent à philoso-
pher. Vers 820, le calife al-Mamun institutionnalisa et finança
à Bagdad la traduction de textes scientifiques, médicaux et
conceptuels grecs. L’auteur traite ensuite du rapport difficile
entre dogme religieux et logique philosophique, présentant
les positions successives et contradictoires des mu‘tazilites
et des ash‘arites. Puis, l’opposition des hanbalites et de
certains chaféites à une pensée libre de toute entrave disci-
plinaire et religieuse ayant tari la production philosophique
en Orient au cours du XIe siècle, l’Andalus prit la succes-
sion. L’œuvre libératrice d’Ibn Rushd est longuement
analysée. Elle fut féconde pour la pensée juive et chrétienne
postérieure mais elle n’intervint guère dans l’élaboration de
la culture musulmane à partir du XIIIe siècle. La mise en
conformité autoritaire de la pensée spéculative par soumis-
sion imposée à la Tradition, déjà présente chez Ibn Hazm
en Andalus au Xe siècle, devient plus rigoureuse en Syrie
aux XIe et XIVe siècles avec Ibn Taymiyah et Ibn Qayyim al-
Jawziyah, fermant l’aventure philosophique en langue arabe.
L’auteur consacre quelques pages à l’approche soufie où la
spéculation intellectuelle put se perpétuer et au néo-
platonisme depuis al-Bistami, al-Hallaj et Ibn Sina à l’époque
classique, jusqu’à Suhrawardi, exécuté à la fin du XIIe siècle
sur ordre de Saladin et, enfin, à l’ishraqisme illuminé de
l’Iranien Mulla Sadr al-Din al-Shirazi, aux XVIe-XVIIe siècles.
L’auteur traite ensuite rapidement des origines du réformisme
musulman au XVIIIe siècle et des formes qu’il revêtit aux
XIXe et XXe siècles. Ce chapitre donne parfois une impres-
sion de flou dans l’analyse doctrinale et d’une maîtrise
insuffisante de la chronologie de l’islam médiéval, ainsi l’as-
saut de Ghazali contre la philosophie est curieusement situé
au Xe siècle (p. 289).

Jane L. Smith traite (chap. 7) des rapports entre is-
lam et christianisme. Elle évoque l’influence du christianisme
sur l’islam naissant, le traitement réservé aux chrétiens
soumis, et cartographie intelligemment les étapes succes-
sives de la conquête musulmane.

L’auteur analyse la confrontation entre les trois mono-
théismes spécifique à l’Andalus, une approche de l’islam
par les chrétiens de l’Occident médiéval, longtemps brouillée
par les préjugés, et, en retour, la vision biaisée que les
musulmans avaient d’un christianisme qui leur paraissait
beaucoup plus variable, donc inconsistant, dans son rituel
et dans sa piété, que leur propre religion. Celle-ci, quasi
monolithique dans sa profession de foi et dans son rituel,
était perçue par eux, à l’inverse, comme stable et unitaire

malgré les oppositions entre sectes qui portaient davan-
tage sur des interprétations de l’histoire des musulmans
que sur les fondements doctrinaux révélés.

Un effort louable est effectué pour rendre compte de
l’évolution de la vision de l’autre pendant les guerres entre
princes musulmans et croisés, puis pendant celles qui op-
posèrent les États européens à l’Empire ottoman.

L’histoire plus événementielle réapparaît avec Ira
M. Lapidus (chap. 8) retraçant les aventures des sultanats
et des empires ayant utilisé les armes à feu. Après avoir
tracé un bref tableau de la société musulmane médiévale,
il montre la lente mise en place d’un nouvel ordre politi-
que: entre 950 et 1050, des élites locales prennent le
contrôle des anciennes provinces du califat; dans la phase
suivante, jusqu’en 1200, les frontières s’étant effondrées
à l’Est, les espaces iraniens sont submergés par les
nomades turcs; puis, dans une troisième phase jusqu’en
1350, l’invasion mongole amène l’installation dans ces
mêmes espaces de nouveaux types de pouvoirs, brillants
par leur ouverture multi-culturelle mais politiquement fra-
giles, très différents des États musulmans traditionnels alors
qu’en Orient méditerranéen, des esclaves turcs mettent en
place un pouvoir fort tout dévoué aux militaires et très
conservateur dans le domaine culturel et religieux. zÀ la
fin du XIVe et au début du XVe siècle, l’invasion timouride a
fini de dissocier le destin des terres iraniennes, turques et
indiennes de celui des terres arabes et turques L’époque
est marquée par des changements ethniques, économiques,
et politiques et, à l’Est, de nouveaux genres de vie, impo-
sés par la prépondérance tribale des nomades, se mettent
en place. La bureaucratie recule et les autorités se disso-
cient en chefferies locales; les centres de civilisation se
multiplient, usant de langues et de références culturelles
variées, ouvrant la voie à de splendides créations artisti-
ques et architecturales, en Iran, en Asie centrale et dans
le sous-continent indien. Les confréries soufies contribuent
à ce foisonnement désordonné tout en maintenant, grâce
à leurs réseaux étendus, une unité certaine du sentiment
islamique, unité que perpétue également le renouvellement
annuel du pèlerinage à La Mecque. L’auteur décrit ensuite
assez rapidement l’empire safavide d’Iran, se construisant
une identité volontaire autour de la langue persane et d’un
chiisme d’importation. Il consacre un développement bien
plus long à l’Empire ottoman, sa genèse, ses conquêtes,
le rapport subtil de la religion et de l’État, le rôle structu-
rant d’une hiérarchie institutionnelle et d’une étiquette
minutieuse, son économie fondée sur une agriculture con-
cédée, sur un artisanat urbain et surtout sur de grands
réseaux commerciaux. Il termine en évoquant les crises
qui, avec la mise en place de la nouvelle route des Indes,
avec la découverte de l’Amérique et avec la pénétration
en Orient des produits occidentaux d’une qualité plus ré-
gulière et fabriqués à meilleur compte, ruinent l’économie
traditionnelle, affaiblissant cette belle construction à partir
du XVIIe siècle.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Esposito John N. (éditeur) : The Oxford History of Islam, recensé par Thierry Bianquis
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 115

IV. HISTOIRE

L’expansion de l’islam vers l’Asie du Sud-Est, déjà
mentionnée par Lapidus, est analysée plus complètement
par Bruce B. Lawrence (chap. 9). Son texte est illustré par
des reproductions de miniatures, connues par ailleurs, mais
aussi par des photos de monuments, bien choisies et aux
légendes développées. L’architecture témoigne d’une sub-
tile synthèse; la solidité de conception des structures du
bâti et du dessin traceur du décor découlent d’une tradition
rationnelle, importée du vieux centre de l’Orient arabe. C’est
au goût délicat des Iraniens, des Turcs et des Hindous que
nous sommes redevables de la grâce et de la fantaisie ima-
ginative dans l’exécution de l’élévation des bâtiments et
dans le tracé fluide des arcs encadrant leurs baies. Ils sont
également à l’origine de l’envahissement du décor par des
références végétales surtout florales, bien plus réalistes,
ainsi que du cadre enchanteur de jardins irrigués dans lequel
s’édifient mosquées, palais et mausolées. L’exposé de
B. Lawrence s’organise autour de l’idée que l’islam, plus
qu’une religion, est en Asie une des grandes civilisations
dominantes. Il analyse le complexe «fait persan», fondé
sur le vieux fonds culturel des Iraniens, régénéré par une
révélation prophétique et une mise à disposition d’une écri-
ture populaire apportées par les Arabes. Grâce à l’efficacité
militaire et politique des Turcs et des Mongols, ce modèle
remanié fut ensuite diffusé à travers l’immensité asiatique.
L’auteur retrace la conquête du sous-continent indien depuis
les Ghaznévides, puis les Ghourides, jusqu’aux Moghols
timourides dont il analyse plus particulièrement la richesse
de l’apport architectural. Puis, il poursuit en décrivant l’ex-
pansion de l’islam vers l’Asie du Sud-Est et insulaire.

C’est Dru C. Gladney qui, (chap. 10) dans un article
bien informé des développements les plus récents de la
recherche, traite des deux islamisations de l’Asie centrale,
en direction de la Chine; les agents de la première diffusion
furent les commerçants empruntant la Route de la Soie ou
débarquant dès le Xe siècle dans les ports d’Extrême-Orient.
Pour la seconde islamisation, les grandes tariqat soufies
jouèrent un rôle important dans ces régions bigarrées où la
circulation des idéologies concernait des religions variées,
christianisme nestorien, manichéisme, bouddhisme et islam,
mais où s’entrecroisèrent aussi références iconographiques
et techniques artisanales, porcelaines et grès chinois ex-
portées d’Est en Ouest et «bleu islamique» (oxyde de
cobalt) et faïence d’Ouest en Est. Aujourd’hui, dans ces
marges complexes où identités ethniques et religieuses se
recouvrent souvent, la Chine essaie de jouer la carte
ouighoure pour répondre à l’attente d’un islam plus unitaire,
attente perceptible de la Turquie au Pacifique, malgré l’in-
tensité des conflits locaux comme ceux qui opposent
Ouzbeks et Tadjiks.

Nehemia. Levtzion traite (chap. 11) de l’islamisation
de l’Afrique jusqu’à 1800. La religion musulmane se dif-
fusa dès la fin du premier millénaire, vers le Sahara et le
Sénégal à partir de l’Afrique du Nord à travers le Sahara,
vers la Nubie et le Darfur à partir de l’Égypte, vers les rivages

de la Corne de l’Afrique ou et de l’Afrique orientale à partir
de la péninsule Arabique et du golfe Persique, importée par
les marchands navigateurs qui y débarquèrent. Chacun de
ces mouvements, lents et amples, est reconstitué au mieux
de ce qu’ont conservé les sources. La nouvelle islamisation
qui, aux XIXe et XXe siècles, se fit en réaction contre le mou-
vement de la colonisation européenne est bien plus
rapidement évoquée.

On en revient à une approche thématique avec John
Obert Voll qui traite (chap. 12) de la renaissance d’un islam
réformateur aux XVIIIe et XIXe siècles. Les vastes États mu-
sulmans, Empire ottoman, Empire safavide, Inde moghole
sont tout d’abord évoqués. Les défaites face aux armées
européennes, l’influence renouvelée des tariqat soufies, la
rencontre chaque année des musulmans de tout horizon à
La Mecque permettant aux wahhabites de diffuser leurs
idées, furent les principaux facteurs déclenchants. D’autres
réformateurs prêchant dans des groupes ethniques qui se
sentaient menacés par l’avance française vers l’Afrique noire
occidentale, la poussée russe vers le Caucase et les Balkans,
les installations britannique et hollandaise en Asie du Sud-
est et en Océanie. Un malaise devant les nouveaux impératifs
économiques, une résistance religieuse face au christia-
nisme triomphant, l’apparition d’un sentiment d’identité
ethnique et linguistique annonçant de futures revendications
nationales, se mêlaient au désir de purifier le dogme et le
rituel dans un appel à la renaissance de l’islam. Dans la
seconde moitié du XIXe siècle, des intellectuels usèrent des
moyens techniques de l’Occident, imprimerie et journalisme,
de son savoir historique et de ses méthodes de raisonne-
ment, pour mieux conceptualiser et diffuser la finalité des
réformes.

S.V.R. Nasr consacre à l’expansion coloniale euro-
péenne et à l’apparition des États musulmans contemporains
un long chapitre (chap. 13), aux illustrations bien choisies,
riche en contenu, assurément un des plus importants de
l’ouvrage. Tout en reconnaissant l’importance que revêtit
parfois l’influence du colonisé sur le colonisateur, il montre
combien certaines difficultés rencontrées aujourd’hui par
les États musulmans trouvent leur origine dans la période
coloniale: dans de lointaines capitales, des frontières aber-
rantes furent dessinées arbitrairement sur les cartes, en ne
tenant compte que des rapports de force entre nations euro-
péennes. Une fois le pouvoir colonial en place, les économies
furent délibérément et exclusivement tournées vers des
cultures d’exportation alors que localement l’artisanat et
l’industrie naissante étaient submergés par les produits
librement importés de métropole. Le refus d’instruire les
élites locales et de les associer à l’administration du pays
et au commandement de l’armée se dissimule sous des
slogans hypocrites, «le lourd fardeau de l’homme blanc bri-
tannique» ou «la mission civilisatrice de la France». Une
fois la libération obtenue, les nouveaux États tentèrent ma-
ladroitement d’imiter le modèle de l’ancienne nation
dominante alors que rien dans l’histoire locale antérieure

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Esposito John N. (éditeur) : The Oxford History of Islam, recensé par Thierry Bianquis
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 116

IV. HISTOIRE

ne poussaient les habitants à adopter un tel régime dit
«démocratique».

Yvonne Yazbeck Haddad étudie la globalisation de
l’islam (chap. 14), c’est-à-dire la façon dont les immigrés
musulmans, de plus en plus nombreux depuis 1970 (cinq
millions aux États-Unis, trois millions en France, plus deux
millions en Grande-Bretagne et en Allemagne, vers 1986),
vivent leur religion dans des pays d’autre culture. Chaque
État occidental privilégiant l’importation de travailleurs
venant de telle ou telle région d’Asie ou d’Afrique, l’ancienne
adéquation assimilant tout musulman à un Arabe a disparu.
L’auteur analyse les facteurs divers autour desquels se fixent
l’identité des immigrés arrivés en Occident à l’âge adulte et
celle de leurs enfants nés sur place ainsi que le heurt entre
ces identités et celle des habitants du pays hôte. Le rôle
des mosquées construites en terre étrangère est primordial
dans la constitution de communautés et dans la production
des identités. Or, le niveau de culture des imams auto-
proclamés ou imposés de l’extérieur par des États
musulmans riches ou puissants répond mal aux attentes
considérables des fidèles. Les notables musulmans ont créé
des institutions caritatives ou éducatives qui prônent le
respect de la chari‘a pour tous et le port de tenues vesti-
mentaires normées pour les femmes. Dans un paysage
humain urbain occidental assez homogène, l’appartenance
communautaire de populations pauvres et prolifiques, sou-
vent en déficit d’instruction, devient particulièrement visible
et peut susciter une réaction de rejet. Par ailleurs, les nom-
breux conflits en cours dans les États musulmans ou entre
États musulmans et non musulmans peuvent entraîner des
actions terroristes commises dans les pays occidentaux,
d’où une coexistence encore plus problématique entre
musulmans et non-musulmans. Une opposition frontale entre
un certain islamisme et une certaine bonne conscience
occidentale se dessine.

Le texte se conclut (chap. 14) par une réflexion de
l’éditeur de l’ouvrage, John L. Esposito, sur l’islam contem-
porain déchiré entre réforme et révolution. Sont tour à tour
examinés les différents facteurs naturels ayant joué un grand
rôle aux XIXe et XXe siècles, rareté de l’eau, abondance du
pétrole, vitalité démographique, puis les principaux mouve-
ments politiques, colonisation européenne, réformisme
égyptien, wahhabisme saoudien, kémalisme turc, nationa-
lismes arabes et autres, conflit palestinien, coups d’État
militaires, résistance afghane contre les Soviétiques, révo-
lution islamique chiite en Iran, rapprochement entre Saddam
Hussein et le sunnisme fondamentaliste face aux États-Unis
et à la Grande-Bretagne, terrorisme islamique d’Algérie et
d’Égypte, prise de pouvoir par les Talibans en Afghanistan.
L’islam qui, pendant ses cinq premiers siècles où il domina
un territoire immense, pratiqua une tolérance institutionnelle
à l’égard des religions du Livre, a, aujourd’hui qu’il se sent
humilié par la prééminence technologique, économique,
financière et politique de l’Occident judéo-chrétien, une ten-
dance marquée à une pratique du pouvoir, social ou

gouvernemental, intolérante à l’égard des minorités non-
musulmanes administrées. L’auteur s’interroge donc sur la
compatibilité entre islam et démocratie. Il faudrait sans doute
élargir l’enquête et se demander si la démocratie telle qu’elle
fonctionne en Atlantique nord et au Japon n’est pas l’ex-
ception et si la tendance naturelle ne serait pas la négation
des droits de l’homme telle qu’on la pratique certes dans la
plupart des pays musulmans mais aussi en Russie et Biélo-
Russie chrétiennes, en Afrique centrale chrétienne et
animiste, en Amérique latine chrétienne ou en Chine
confucéenne.

Chaque chapitre a droit à une bibliographie commentée
qui renvoie à des sources dans leur langue d’origine ou à
des ouvrages de vulgarisation ou savants publiés en langue
anglaise (un nombre important sont traduits du français et
de l’allemand) ou plus rarement en arabe (seul ouvrage
français cité, p. 700, Gardet et Anawati, Introduction à la
théologie musulmane). zÀ l’exception du chapitre 1, les
ouvrages de l’auteur du chapitre occupent naturellement
une place de choix. Curieusement, l’Encyclopédie de l’Islam,
pourtant éditée en anglais et de haut niveau scientifique,
n’est jamais citée (sauf erreur de ma part) alors que d’autres
ouvrages plus tournés vers la vulgarisation, comme les
diverses Histoires de Cambridge ou Encyclopédies d’Oxford
sont constamment signalés. Les bibliographies sont en
général abondantes et utiles, à l’exception de celle, trop
brève, du chapitre 5 qui ne donne aucune indication sur
des ouvrages traitant des arts dits mineurs, céramique,
métal, ivoire, manuscrits, etc.

L’index permet de constater la faible occurrence des
allusions au conflit entre Palestiniens et Israéliens (p. 472,
on signale avec optimisme le rapprochement d’Israël et de
l’OLP, ainsi que le retour à la paix en Tchétchène et aux
Philippines). Le choix des événements consignés ou omis
dans la chronologie laisse le lecteur songeur. Ainsi, à la
date de 1975 (p. 695), est consigné le début de la guerre
civile au Liban, dont l’unique cause signalée est la radicali-
sation de la population chiite. Pourtant, le premier acte de
cette guerre, massacre de Palestiniens par des phalangis-
tes maronites n’impliqua aucun chiite. Sous l’année 1982,
le massacre d’«habitants de Sabra et Chatila» est men-
tionné sans aucune précision sur l’identité ni des victimes
ni des acteurs. En 1994 l’assassinat de 29 fidèles musul-
mans par le colon Baruch Goldstein est cependant donnée
comme étant à l’origine des attentats suicides des Brigades
Qasim.

En conclusion, cet ouvrage permet à des étudiants,
des enseignants et des journalistes, d’accéder à un savoir
suffisant sur les principaux enchaînements de l’histoire des
espaces de l’islam et sur les divers domaines de sa civilisa-
tion. Il les incite également à s’interroger intelligemment
sur le devenir au XXIe siècle des musulmans, qu’ils vivent
dans des pays majoritairement islamisés ou qu’ils s’installent
dans des communautés minoritaires dans le reste du monde.
Certains chapitres adoptent l’allure du positivisme

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Esposito John N. (éditeur) : The Oxford History of Islam, recensé par Thierry Bianquis
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 117

IV. HISTOIRE

entomologique et pessimiste de l’orientalisme anglo-saxon
traditionnel traitant de l’islam comme d’un objet neutre de
recherche; d’autres chapitres font preuve d’une plus grande
empathie. Il est probable que l’histoire du siècle qui
commence sera étroitement déterminée par le type d’ac-
culturation à la modernité que les musulmans adopteront
majoritairement.

Thierry Bianquis
Université de Lyon II

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Esposito John N. (éditeur) : The Oxford History of Islam, recensé par Thierry Bianquis
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


