
BCAI 17 – 2001 111

IV. HISTOIRE

Décobert Christian, Empereur Jean-Yves (dir.), Alexandrie médiévale 1 [Sylvie Denoix]

Décobert Christian, Empereur Jean-Yves
(dir.), Alexandrie médiévale 1

Le Caire, IFAO, 1998, 114 p.

Dans cet ouvrage, sont publiés huit textes présentés
lors d’une Journée d’étude qui s’était tenue à l’IFAO en
topographie, surtout religieuse, d’Alexandrie depuis la
période post-antique (avant la conquête arabe) jusqu’à la
fin de la période mamelouke (du VIe au XVIe siècle). Deux
axes ont été privilégiés: d’une part la question de la chris-
tianisation de la ville (Annick Martin, Jean Gascou et Maurice
Martin), d’autre part celle du devenir (économique, religieux
et architectural) de cette cité à l’époque musulmane (devenir
étudié par des archéologues, Véronique François et Roland-
Pierre Gayraud; et par des historiens, Christian Décobert et
Doris Behrens Abouseif).

Il y a en outre le travail de Moustafa Anouar Taher sur
les séismes à l’époque médiévale, qui donne à Christian
Décobert l’occasion d’une réflexion sur l’utilisation des
sources. C.D. émet en effet l’hypothèse paradoxale que la
relation des séismes, si précise (nombre de maisons
détruites, d’incendies, de personnes tuées…) que font les
chroniqueurs médiévaux, rend compte d’une représentation
où le désordre (ici les séismes, ailleurs les épidémies, les
famines et autres fléaux) est un signe de Dieu: «Comment
rendre compte de ces catastrophes, sinon par un discours
absolument convenu, où les chiffres ne signifient que le
phénomène catastrophique, où la répétition topique
n’exprime qu’une étrangeté absolue? (…) la précision des
chiffres ne doit pas être comprise comme une volonté de
rendre le vrai mais comme une distance ménagée avec un
événement hors de l’humain». Les sources sont, ici,
positives (on est même tenté d’écrire «objectives»). Ne
pourrait-on pas émettre plutôt l’hypothèse que le même
auteur peut, tout à la fois, se faire une représentation don-
nant une large place au supra-naturel et, dans le même
temps, rendre compte de certains aspects de ces phéno-
mènes de manière tout à fait positive?

Cette réflexion sur le statut des sources se poursuit
grâce aux approches sur la christianisation d’Alexandrie
d’Annick Martin et de Jean Gascou. Les résultats de leurs
recherches divergent (mais sur la forme, un point commun:
termes grecs et citations latines, sans translittération ni tra-
ductions; si les arabisants faisaient de même…). A.M., qui
étudie les processus de transformation de la megalopolis à
la philochristos polis (ou comment s’est opérée la christia-
nisation du territoire urbain), voit une permanence de la
topographie religieuse, les chrétiens auraient installé leurs
lieux de culte sur les sites des cultes païens. De son côté,
J.G., dont l’article propose une méthode de lecture des sour-
ces hagiographiques, écrit que «la topographie chrétienne
alexandrine est une topographie nouvelle, ayant peu, sinon

rien retenu des religions précédentes» (p. 36). Plutôt que
de considérer qu’il s’agit d’une divergence sur l’interpréta-
tion factuelle, Christian Décobert considère que l’approche
méthodologique est en cause: l’une recherche la cohérence
des sources, l’autre pointe leur incohérence. Empathie avec
sa source (la littérature hagiographique) pour l’une, dénon-
ciation pour l’autre. Ainsi C.D. argumente de façon
convaincante: l’enjeu, lors de la christianisation de l’Égypte,
est de récupérer l’efficacité des sites cultuels précédents,
soit par la destruction, et la réinstallation ailleurs, soit par
l’occupation (avec ou sans destruction) du site, les deux
attitudes étant les deux versants d’une même représenta-
tion de l’existence d’un transfert d’effluve divin des
sanctuaires antérieurs aux nouveaux. C.D. fait remarquer
que le travail de Maurice Martin sur l’islamisation de l’Égypte
laisse penser que les musulmans ne se représentaient pas
les choses ainsi et que la destruction des lieux de culte de
la religion précédente ne constituait pas alors un enjeu.

Les divergences entre les auteurs continuent avec la
question de savoir si, à l’époque musulmane, Alexandrie
était centrale ou marginale. R.P. Gayraud et V. François
concluent que l’activité économique de la ville fut intense
jusqu’à l’époque mamelouke alors que Christian Décobert
voit le déclin plus précoce. Auteur de l’article sur la topo-
graphie de la ville au XIIIe siècle ainsi que de l’introduction,
C.D. se sort bien de cette situation difficile et prend de la
hauteur par rapport au débat où il est impliqué en considé-
rant les problèmes de méthode. Alexandrie, capitale
économique sans être capitale politique, ne peut, comme
l’explique très clairement C.D., faire passer les richesses
provenant du commerce international dont elle est un des
phares méditerranéens, comme capital culturel: l’appareil
institutionnel manquait et «ses marchands n’ont pas eu le
pouvoir de façonner la ville».

Mais C.D. est à nouveau partie prenante dans le débat
lorsqu’il étudie la valeur heuristique de la céramologie: «la
céramique semble n’être qu’un indice économique indirect.
La richesse ou la variété d’un corpus céramique sur un site
donné n’est pas le signe direct de la prospérité ou de l’im-
portance de ce site car tout dépend de l’usage qui est fait
de cette céramique». Autrement dit, peut-on se fier à ce
corpus pour tirer des conclusions sur l’histoire (ici écono-
mique) de la ville? Circulation ou utilisation sur place? Le
nombre pléthorique de ces céramiques est peut-être le signe
que la question n’est pas aussi épineuse à Alexandrie qu’elle
l’aurait été dans une oasis reculée où l’on aurait comme
corpus céramique que quelques assiettes. Car si «l’absence
de produits importés ne signifie pas forcément une absence
de relations (avec les pays exportateurs)» (Gayraud, p. 68),
à l’inverse, la présence de matériel importé en est la marque.
Et ce matériel est important, il est même en augmentation
dans la seconde moitié du XIVe siècle. Au XVe siècle, impor-
tations hispaniques, puis italiques, sont le signe des relations
avec les villes commerçantes de Méditerranée occidentale.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Décobert Christian, Empereur Jean-Yves (dir.) : Alexandrie médiévale 1, recensé par Sylvie Denoix
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 112

IV. HISTOIRE

Après le XVIIe siècle, la stratigraphie correspondante ayant
disparu, l’archéologie ne peut plus donner de réponses. Si
les historiens sont en mesure de trouver des sources tex-
tuelles, les lacunes pourront être comblées car le matériel
archéologique est limité: non seulement il manque les
couches tardives de la stratigraphie mais, en outre, il s’agit
de fouilles de dépotoirs, non pas de celle d’un tissu urbain
qui donnerait des informations sur l’histoire de la ville. Enfin,
si le matériel trouvé est importé, il éclaire sur les relations
commerciales mais pas sur la production locale.

L’histoire est enfin sollicitée par Christian Décobert et
Doris Behrens Abouseif. Le premier propose une étude
d’Alexandrie au XIIIe siècle à partir de la chronique d’al-Mækin
b. al-©Amîd, et aussi à partir des travaux de Martina Müller-
Wiener (1) et de la critique qu’en a fait Jean-Claude Garcin (2),
ainsi qu’à partir de documents iconographiques, prémisses
des cartes. Le processus de dépossession des notables
locaux par le pouvoir central des fonctions juridiques et de
la Ìisba engendre des crises: dans son interprétation, C.D.
avance la prégnance des facteurs économiques, où le pou-
voir central était dans une logique «de marginalisation de la
ville et de ses notables afin que le lieu devienne l’une des
portes d’un sultanat économiquement très centripète» (78).
Le déclin d’Alexandrie a donc été programmé par un pouvoir
central jaloux des pouvoirs locaux. Le déplacement du cen-
tre de gravité de la ville vers le nord est ensuite examiné, il a
pour cause les fondations religieuses du XIIIe siècle, notam-
ment des ribæ†-s. La marginalisation d’Alexandrie face au
pouvoir central et sa nouvelle centralité religieuse ne sont
pas antinomiques, au contraire, pour C.D., c’est cette
marginalisation même par le pouvoir qui a permis l’éclosion
des formes religieuses indépendantes que furent les ribæ†-s.

Doris Behrens Abouseif décrit, d’après la relation du
voyageur turc Evliya Çelebi, l’architecture médiévale
d’Alexandrie, à savoir l’enceinte et les mosquées. L’enceinte
existait au VIIe siècle lorsque les conquérants musulmans
ont assiégé la ville, elle a été restaurée plusieurs fois par
les Fatimides, Evliya Çelebi a vu des inscriptions l’attes-
tant. Après le tremblement de terre de 1302, le pouvoir
mamelouks se préoccupa de la restauration de cette mu-
raille comme le fit plus tard le pouvoir ottoman. Quant au
fort de Qæytbæy, un voyageur occidental du XVe siècle pré-
tend que son architecte aurait été allemand, ce que n’infirme
pas D.B.A. L’architecture des mosquées est étudiée grâce
aux sources iconographiques du XVIIIe siècle, à la relation
d’Evliya Çelebi et à l’observation des vestiges actuels.
L’auteur propose une analyse stylistique des monuments
pour les différentes époques. Ceux postérieurs à l’époque
mamelouke suivent une tradition locale, mâtinée d’influences
tunisiennes, notamment en ce qui concerne le décor, en
carreaux de céramiques. D’une manière générale, le style
«provincial» évolue, à Alexandrie, moins vite qu’au Caire
et D.B.A. donne une explication: le pouvoir Cairo-centré a
absorbé l’essentiel des ressources en termes de main
d’œuvre pour les constructions de la capitale.

Quelques étonnements enfin: Est-ce par volonté pé-
dagogique qu’iq†æ© est traduit par «fief» (p. 73, 80)? Si ce
terme est effectivement compris de tous les lecteurs occi-
dentaux, il renvoie à une réalité tellement différente de celle
que recouvre l’iq†æ© – territorialisée (dans le sens où le sei-
gneur attributaire y réside, contrairement au bénéficiaire de
l’iq†æ©), appropriée, héréditaire – qu’il ne peut qu’induire le
lecteur non averti en erreur. Autres étonnements: pourquoi
qualifier (p. 87) l’Arsenal, le Dær al-Òinæ©a, d’atelier? Consi-
dérer les khanqæh-s comme des mawqºf-s, dont les
usufruitiers auraient été les soufis (p. 80), alors que ces
fondations coûtaient de l’argent et avaient besoin de
mawqºfæt? Pourquoi enfin transcrire (p. 74) le Úufir, cette
place de confin, thaghr?

Sylvie Denoix
CNRS – IREMAM

(1) Eine Stadtgeschichte Alexandrias von 514/1169 bis in die Mitte des
9/15 Jahrhunderts. Verwaltung und innerstädtische Organisationsformen.
Klaus Schwarz Verlag, Berlin, 1992.
(2) Bulletin Critique 12, p. 151-154.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Décobert Christian, Empereur Jean-Yves (dir.) : Alexandrie médiévale 1, recensé par Sylvie Denoix
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


