
BCAI 17 – 2001 106

IV. HISTOIRE

Clément François, Pouvoir et légitimité en Espagne musulmane à l’époque des taifas [Sophie Makariou]

Clément François,
Pouvoir et légitimité en Espagne musul-
mane à l’époque des taifas (Ve/XIe siècle).
L’imam fictif

L’Harmattan, Paris, 1997 (Histoire et perspectives
méditerranéenne). 15,8 _ 24 cm. 368 p.

Le livre de François Clément déroute. Contrairement à
ce que pourrait laisser imaginer le titre, la première partie,
divisée en deux chapitres (I, p. 30-66 et II, p. 67-76) est
consacrée à la «théorie du pouvoir dans l’Islam sunnite».
Aucun des auteurs sollicités n’est andalou, et l’on peut se
demander dans quelle mesure ceux qui sont choisis sont
les penseurs du politique. Pris entre VIIIe (Ibn al-Muqaffa©)
et XIVe siècles (Ibn Taymiyya) ils appartiennent à la catégorie
des fuqahæ’ ou des théologiens (Bæqillænî). Il semble qu’il
n’y aurait donc pas d’autre réflexion sur le politique que
celle-là, ce qui explique sans doute l’absence de tout philo-
sophe et l’éviction proprement étonnante d’Ibn ⁄aldºn. Et
cela nonobstant quelques garanties philosophiques placées
sous le patronage d’Ibn Taymiyya: «L’homme est un être
politique par nature» (Aristote n’est pas mentionné). Le
primat du religieux est posé immédiatement puisque «la loi
précède l’État» et le débat est ainsi forclos. L’insistance de
l’auteur sur le pouvoir de fait des taifas s’oppose d’emblée
à toute théorisation du pouvoir, ce qui transforme l’entre-
prise de Fr.C. en aporie. C’est d’ailleurs l’impression que
laisse la lecture de ce travail, pourtant méritoire: l’étude
des textes, que Fr.C. connaît fort bien, n’est pas maîtresse
dans le questionnement des mécanismes du politique et de
sa légitimation en al-Andalus au XIe siècle, les questions,
voire les réponses préexistent à cette étude. Il ne s’agit
donc plus que de faire entrer le plus de matière possible
dans des concepts qui sont posés de toute éternité. Les
mots et les idées n’ont ici pas d’histoire. L’écartement de
toute pensée chiite apparaît moins justifiée encore dans
cette décontextualisation, cette déshistoricisation de la
matière. Le fait devient patent dans la deuxième partie, au
chapitre III. Les pages consacrées à l’attitude de la ≈æÒÒa
(p. 129-155) et à la définition de la ©æmma sont sur ce point
édifiantes: dans les notes de bas de pages toute référence
aux sources a disparu. L’historien se trouve ainsi en  position
de faire jaillir des acteurs qui n’ont historiquement pas de
chair. Ainsi Fr.C. évoque la terminologie de la ≈æÒÒa chez
les historiens sous la forme d’un inventaire désordonné
(p. 135): la ≈æÒÒa c’est donc tantôt «un groupe précis de
personnes»: al-ma‡ya≈a, al-mala’, Ïamæ©a min-hum, wuÏºh
al-næs, al-’akæbir, al-wuzaræ’ (on appréciera le disparate de
l’assemblage), tantôt la population toute entière! De même
quatre mentions des ma‡ya≈a suffisent à en faire des «en-
tité de caractère quasi institutionnel» (je souligne) et en
outre à prouver la «réalité de ces réseaux de structuration
de la société andalouse» (p. 141 et 142). Le texte hésite
entre récit événementiel (p. 161-179) et réflexion théorique,

il n’évite pas les ornières de la généralité alors même qu’il
se propose un objectif plus ciblé que celui de Lambton (1)

par rapport à laquelle ses premiers chapitres n’apparaissent
guère renouveler la question. Le texte n’est pas non plus
exempt de contradictions ou d’approximations; ainsi à la
note 1 de la p. 113 «l’avis plus que suspect des poètes»
n’est «évidemment» pas pris en compte alors que le même
chapitre comporte, quarante pages plus loin, une partie
intitulée «le témoignage des poètes»; on est étonné d’y
trouver le «témoignage» d’Ibn al-Labbæna, tout acquis à al-
Mu©tamid dont il fut le fidèle, sans que ce «détail» soit pris
en compte. Les sources, et c’est là le défaut majeur du
travail de Fr.C., sont utilisées de façon assez aléatoire: on
ne s’explique pas, entre autres, l’absence du texte de ©Abd
Allæh b. Zîrî lorsqu’il est question du rôle de •a©far b. al-
Qulay©i dans l’ambassade de 479 auprès de Yºsuf b. Ta‡ufîn.

Le chapitre IV («les éléments concrets d’une
légitimité») semble plus modeste et mieux maîtrisé.
L’ethnicité des taifas, envisagée du point de vue culturel,
est heureusement relativisée, l’accent étant mis sur le vouloir
des acteurs tel qu’il s’exprime «par les références linguisti-
ques et mentales» (p. 212). À savoir ce dont il fait l’analyse:
le nom, l’emploi de laqab-s pseudo-califiens ou de laqab-s
sultaniens, la frappe de la monnaie, le dédicataire de la
≈u†ba. Le matériel de la démonstration aurait pu être élargi
aux inscriptions architecturales et mobilières (pierre, ivoire
pour les ·º l-Nºn), la question du maintien du tiræz n’est
pas plus évoquée. Sur les titres de fonction on lira avec
intérêt les réflexions de sur l’emploi référencé du titre de
ÌæÏib (p. 249-250) Mais on retombe assez rapidement dans
les travers d’une veine accumulative (l’image de la souve-
raineté, p. 277-280).

Le sens de l’entreprise est brouillé par l’auteur lui-même
à nouveau dans la conclusion: «Peut-être faut-il comprendre
qu’il n’y a pas de pouvoir à proprement parler dans l’islam
médiéval en tant qu’objet indépendant, mais uniquement
des actes de gouvernement» (p. 307).

En annexes figurent les listes dynastiques des gou-
vernements de l’Espagne jusqu’en 1229, ainsi qu’un index
onomastique et des noms de lieux; un index des concepts
fait cependant défaut.

Sophie Makariou
Musée du Louvre

(1) A. Lambton, State and governement in Medieval Islam, Oxford, 1981

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Clément François : Pouvoir et légitimité en Espagne musulmane à l’époque des taifas (Ve/XIe siècle). L’imam fictif, recensé par Sophie Makariou
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


