| IV. HISTOIRE

Clement Francois,

Pouvoir et Iégitimité en Espagne musul-
mane a I'époque des taifas (Ve/xI¢ siécle).
Limam fictif

LU'Harmattan, Paris, 1997 (Histoire et perspectives
méditerranéenne). 15,8 x 24 cm. 368 p.

Le livre de Francois Clément déroute. Contrairement a
ce que pourrait laisser imaginer le titre, la premiére partie,
divisée en deux chapitres (I, p. 30-66 et Il, p. 67-76) est
consacrée a la «théorie du pouvoir dans I'lslam sunnite ».
Aucun des auteurs sollicités n’est andalou, et I'on peut se
demander dans quelle mesure ceux qui sont choisis sont
les penseurs du politique. Pris entre vii® (Ibn al-Mugaffa‘)
et XIvé siécles (Ibn Taymiyya) ils appartiennent a la catégorie
des fugaha’ ou des théologiens (Bagillani). Il semble qu'’il
n’y aurait donc pas d’autre réflexion sur le politique que
celle1a, ce qui explique sans doute I'absence de tout philo-
sophe et I'éviction proprement étonnante d’lbn Haldin. Et
cela nonobstant quelques garanties philosophiques placées
sous le patronage d’lbn Taymiyya: « Chomme est un étre
politique par nature» (Aristote n’est pas mentionné). Le
primat du religieux est posé immédiatement puisque «la loi
précéde I'Etat » et le débat est ainsi forclos. Linsistance de
I'auteur sur le pouvoir de fait des taifas s'oppose d’emblée
a toute théorisation du pouvoir, ce qui transforme I'entre-
prise de Fr.C. en aporie. C'est d’ailleurs I'impression que
laisse la lecture de ce travail, pourtant méritoire : I'étude
des textes, que Fr.C. connait fort bien, n’est pas maitresse
dans le questionnement des mécanismes du politique et de
sa légitimation en al-Andalus au XI® siécle, les questions,
voire les réponses préexistent a cette étude. Il ne s'agit
donc plus que de faire entrer le plus de matiére possible
dans des concepts qui sont posés de toute éternité. Les
mots et les idées n’ont ici pas d’histoire. Lécartement de
toute pensée chiite apparait moins justifiée encore dans
cette décontextualisation, cette déshistoricisation de la
matiére. Le fait devient patent dans la deuxiéme partie, au
chapitre Ill. Les pages consacrées a I'attitude de la hassa
(p. 129-155) et a la définition de la ‘@mma sont sur ce point
édifiantes : dans les notes de bas de pages toute référence
aux sources a disparu. Lhistorien se trouve ainsi en position
de faire jaillir des acteurs qui n’ont historiquement pas de
chair. Ainsi Fr.C. évoque la terminologie de la hassa chez
les historiens sous la forme d’un inventaire désordonné
(p. 135): la hassa c’est donc tantdt « un groupe précis de
personnes » : amasSyaha, al-mala;, gama‘a min-hum, wugah
al-nas, al-'akabir, al-wuzara’ (on appréciera le disparate de
I'assemblage), tantdt la population toute entiére ! De méme
quatre mentions des masyaha suffisent a en faire des « en-
tité de caractere quasi institutionnel » (je souligne) et en
outre a prouver la « réalité de ces réseaux de structuration
de la société andalouse » (p. 141 et 142). Le texte hésite
entre récit événementiel (p. 161-179) et réflexion théorique,

il n’évite pas les orniéres de la généralité alors méme qu'il
se propose un objectif plus ciblé que celui de Lambton (¥
par rapport a laquelle ses premiers chapitres n’apparaissent
guére renouveler la question. Le texte n’est pas non plus
exempt de contradictions ou d’approximations; ainsi a la
note 1 de la p. 113 «Iavis plus que suspect des poétes »
n’est « évidemment » pas pris en compte alors que le méme
chapitre comporte, quarante pages plus loin, une partie
intitulée «le témoignage des poétes »; on est étonné d’y
trouver le « témoignage » d’lbn al-Labbana, tout acquis a al-
Mu‘tamid dont il fut le fidéle, sans que ce « détail » soit pris
en compte. Les sources, et c’est 1a le défaut majeur du
travail de Fr.C., sont utilisées de fagon assez aléatoire : on
ne s’explique pas, entre autres, 'absence du texte de ‘Abd
Allah b. Ziri lorsqu'il est question du role de Ga‘far b. al-
Qulay ‘i dans 'ambassade de 479 auprés de Yusuf b. TaSufin.

Le chapitre IV («les éléments concrets d’une
[égitimité ») semble plus modeste et mieux maitrisé.
Lethnicité des taifas, envisagée du point de vue culturel,
est heureusement relativisée, I'accent étant mis sur le vouloir
des acteurs tel qu’il s'exprime « par les références linguisti-
ques et mentales » (p. 212). A savoir ce dont il fait lanalyse :
le nom, 'emploi de /agab-s pseudo-califiens ou de /agab-s
sultaniens, la frappe de la monnaie, le dédicataire de la
hutba. Le matériel de la démonstration aurait pu étre élargi
aux inscriptions architecturales et mobiliéres (pierre, ivoire
pour les Du -Nun), la question du maintien du tirdz n’est
pas plus évoquée. Sur les titres de fonction on lira avec
intérét les réflexions de sur 'emploi référencé du titre de
hagib (p. 249-250) Mais on retombe assez rapidement dans
les travers d’une veine accumulative ('image de la souve-
raineté, p. 277-280).

Le sens de I'entreprise est brouillé par 'auteur lui-méme
anouveau dans la conclusion ; « Peut-étre faut-il comprendre
qu’il n’y a pas de pouvoir a proprement parler dans l'islam
médiéval en tant qu’objet indépendant, mais uniquement
des actes de gouvernement » (p. 307).

En annexes figurent les listes dynastiques des gou-
vernements de 'Espagne jusqu’en 1229, ainsi qu’un index
onomastique et des noms de lieux ; un index des concepts
fait cependant défaut.

Sophie Makariou
Musée du Louvre

(1) A. Lambton, State and governement in Medieval Islam, Oxford, 1981

| BCAI 17 - 2001 106

BCAI 17 (2001) Clément Frangois : Pouvoir et |égitimité en Espagne musulmane a I’époque des taifas (Ve/Xle siecle). L'imam fictif, recensé par Sophie Makariou
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


