
BCAI 17 – 2001 98

IV. HISTOIRE

Aigle Denise, dir., Figures mythiques des mondes musulmans [Stéphane A. Dudoignon]

Aigle Denise, dir.,
Figures mythiques
des mondes musulmans

Aix-en-Provence, Édisud, 2000
(Revue des mondes musulmans et de la
Méditerranée, Série Histoire, 89-90).
24 _ 16 cm, 322 p., 7 cartes h.-t.,
résumés en français et en anglais.

Le présent volume est consacré à la réhabilitation du
mythe comme matériau pour l’étude de la façon dont, dans
les sociétés les plus diverses, la conscience de soi d’une
communauté ou d’un lignage s’alimente d’histoires qui
mettent en scène des événements et des figures fondatrices.
Le mythe est saisi ici en son sens premier de parole, récit,
investi comme source de création littéraire ou artistique.
L’approche diachronique du volume (depuis la fin du
XIIe siècle – avec les premières «lectures» franques de la
figure de Saladin – au début du XXe) permet de voir
comment, à différentes époques, les interprétations de la
figure d’un grand ancêtre ont pu et peuvent servir à diffuser
des valeurs nouvelles, tandis qu’il arrive que l’apparition de
héros nouveaux revivifie des modèles anciens. C’est dire si
l’étude de l’émergence et de la transformation des mythes
historiques s’avère d’une grande fécondité pour les histo-
riens de la culture (Denise Aigle, «Le mythe créateur
d’histoire (Introduction)», p. 7-38). Cette finalité est ici bien
servie par le découpage géographique et chronologique qui
a été retenu pour le présent ouvrage: selon un balancement
ouest-est, le cœur historique du monde musulman est
confronté à ses prolongements septentrionaux vers l’Eurasie
intérieure (Russie d’Europe et Sibérie, Caucase du Nord,
Asie centrale). L’époque médiévale, où l’on observe des
rattachements mystiques d’ordre personnel ou dynastique,
est mise en perspective avec l’époque moderne, pendant
laquelle, en revanche (dès le XVIIe siècle dans la région Volga-
Oural, sous la pression russe), la confrontation avec les
puissances européennes de tradition chrétienne soumit les
communautés musulmanes d’Eurasie intérieure à une pres-
sion qui suscita l’émergence de dynamiques identitaires
fondées sur des élaborations mythiques neuves – lesquelles
devaient toucher ensuite, jusqu’à nos jours, l’ensemble du
monde musulman oriental et occidental.

Poursuivant la réflexion esquissée dans son introduc-
tion générale, Denise Aigle intègre, dans une étude de
synthèse suivie d’une riche bibliographie, les avancées les
plus récentes de la recherche historique sur des domaines
aussi différents que le Machrek et les régions de peuple-
ment musulman de Russie d’Europe. Ce faisant, elle retrace
la manière dont l’introduction de nouvelles figures – depuis
le Ωæh-næma de Firdawsi, au Xe siècle, jusqu’aux récits de
fondation axés sur Tamerlan, à partir du XVe – a contribué
au renouvellement des modèles de références et des figures
d’ancêtres fondateurs, la créativité mythique s’imposant ici

comme un acte de portée éminemment politique. L’auteur
se penche également sur la façon dont des rattachements
bibliques anciens ont valorisé les communautés musul-
manes de la Volga ou du Caucase septentrional, à partir du
XVIIIe siècle («Figures mythiques et histoire. Réinter-
prétations et contrastes entre Orient et Occident», p. 39-71,
bibliographie p. 66-71). Ensuite, les diverses contributions
du volume se laissent assez aisément répartir en deux
groupes géographiques distincts, selon qu’elles portent sur
le Machrek ou sur les mondes iraniens et türks, qu’opposent
parfois, jusqu’au début de la période moderne, leur mode
de construction mythique. Le premier ensemble, dévolu pour
l’essentiel à l’Égypte-Syrie médiévale, s’ouvre sur un article
que François de Polignac consacre à la figure bien particu-
lière de l’Alexandre à laquelle s’identifiait le sultan mamelouk
al-Malik al-Ashraf Khalîl (1290-1294): «Homme aux deux
cornes» de la tradition coranique, doté d’une dimension
eschatologique qui le différenciait de l’Alexandre héros
national iranien (dont se réclamaient les Ilkhans), et faisait
du sultan mamelouk à la fois un conquérant universel et le
fondateur d’une nouvelle ère de l’islam («Un “Nouvel
Alexandre” mamelouk, al-Malik al-Ashraf Khalîl et le regain
eschatologique du XIIIe siècle», p. 73-87, bibliographie). Vient
ensuite une étude de Jean Richard sur les «lectures» suc-
cessives de la figure de Saladin dans la littérature franque,
depuis l’anti-héros de la fin du XIIe siècle jusqu’au modèle
paré de toutes les qualités de l’esprit chevaleresque, auquel
certains auteurs iront jusqu’à prêter des origines chrétiennes
(«Les transformations de l’image de Saladin dans les
sources occidentales», p. 177-187, bibliographie). En écho,
Luc-Willy Deheuvels nous montre comment une mutation
de fond s’est opérée, dans le monde arabe, entre le «Sala-
din» médiéval, prince idéal imposant un pouvoir unitaire et
homme du juste Ïihæd, et la figure mythique au fort contenu
politique qui fut proposée, depuis le début du XXe siècle,
aux attentes du psychisme collectif du monde arabe. L’auteur
s’est penché, pour ce faire, sur l’écriture et la réception
d’une œuvre qui a joué un rôle important dans cette muta-
tion: la pièce de théâtre composée sur Saladin, en 1914,
par FaraÌ An†ºn, qui permet à L.D. de montrer comment
est née la figure mythique autour d’un récit devenu fonda-
teur («Le Saladin de FaraÌ An†ºn, du mythe littéraire arabe
au mythe politique», p. 189-204). Cet article peut être rap-
proché de l’étude consacrée par Christophe Balaÿ à la
manière dont Mohammad Baqer Khosravi, à travers le ro-
man historique qui naît en Iran au début du XXe siècle, a fait
une relecture romanesque de l’histoire de l’Iran («Shams
et Toghræ, figures romanesques de l’Iran mongol», p. 169-
176). À cheval sur les siècles, à l’interface du Machrek et
du monde türk, trois auteurs se penchent, dans une étude
commune, sur la longue postérité, jusqu’à l’aube de l’épo-
que moderne, des figures légendaires d’Alexandre, et de
ses avatars, bâtisseurs de murailles défendant la civilisa-
tion contre le Barbare (Jean-Louis Bacqué-Grammont,
François de Polignac, Georges Bohas, «Monstres et

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Aigle Denise (dir.): Figures mythiques des mondes musulmans, recensé par Stéphane A. Dudoignon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 99

IV. HISTOIRE

murailles, Alexandre et bicornu, mythes et bon sens.
Quelques notes», p. 109-128).

Mais le gros de l’ouvrage, auquel il faut rattacher, en
grande partie, l’article de Denise Aigle sur les réinterpré-
tations et contrastes entre Orient et Occident, est constitué
par un ensemble exceptionnel d’études portant sur l’Eurasie
intérieure (Russie, Caucase, Asie centrale), dont il faut sou-
ligner ici la grande cohérence. Il est vrai que le présent
volume a été précédé, depuis près d’une décennie, par de
nombreux travaux très novateurs sur l’histoire médiévale
et moderne de cette partie du monde musulman. Cette région
tire l’intérêt particulier qu’elle suscite aujourd’hui chez les
chercheurs à la fois de ses richesses insoupçonnées en
matière de documentation textuelle, et de la longueur de la
domination chrétienne qui s’y est exercée, dès le XVIe siècle
pour la Moyenne Volga, et jusqu’à nos jours, pourrait-on
presque dire, pour toutes les régions situées dans l’actuelle
Fédération de Russie. (Pour une réévaluation générale du
rôle de l’islam, et des valeurs et identités religieuses, dans
la structuration de communautés particulières en Eurasie
intérieure, depuis la conversion à l’islam jusqu’à nos jours,
on pourra lire en particulier: Devin DeWeese, Islamization
and Native Religion in the Golden Horde. Baba Tükles and
Conversion to Islam in Historical and Epic Tradition, Uni-
versity Park: The Pennsylvania State University Press,
1994; du même auteur, «The Politics of Sacred Lineages
in 19th-Century Central Asia: Descent Groups Linked to
Khwaja Ahmad Yasavi in Shrine Documents and
Genealogical Charters», IJMES, 31 (1999), p. 507-530;
voir aussi Bakhtiyar Babajanov, Ashirbek Muminov &
Elizaveta Nekrasova, «Le mausolée de Chashma ‘Ayyub à
Boukhara et son prophète», Cahiers d’Asie centrale, 5-6
(1998), p. 63-94. Pour des études récentes sur la place du
récit historique dans la construction des identités commu-
nautaires en islam de Russie, voir en particulier: Allen
J. Frank, Islamic Historiography and ‘Bulghar’ Identity
among the Tatars and Bashkirs of Russia Leiden – Boston
– Köln: Brill, 1998; du même auteur, Muslim Religious
Institutions in Imperial Russia. The Islamic World of
Novouzensk District & the Kazakh Inner Horde, Leiden –
Boston – Köln: Brill, 2001; Michael Kemper, Sufis und
Gelehrte in Tatarien und Baschkirien, 1789-1889. Der
islamische Diskurs unter russischer Herrschaft, Berlin:
Klaus Schwarz Verlag, 1998, en part. p. 359-465. Pour
quelques exemples récents d’étude du rôle structurant de
sanctuaires islamiques sur l’identité de communautés
locales et régionales, dans l’ensemble de l’Eurasie intérieure,
voir: Robert McChesnay, Central Asia. Foundations of
Change, Princeton: The Darwin Press, 1996, en part. p. 43-
44; Allen J. Frank, «Islamic Shrines Catalogues and
Communal Geography in the Vola-Urals Region», Journal
of Islamic Studies, 7/2 (1996), p. 265-286; A‡îrbek
Muminov, «Veneration of Holy Sites in the Mid-Sïrdar’ya’s
Valley: Continuity and Transformation», in Muslim Culture
in Russia and Central Asia from the 18th to the Early 20th

Centuries, [vol. 1], ed. Michael Kemper, Anke von Kügelgen
& Dmitriy Yermakov, Berlin: Klaus Schwarz Verlag, 1996),
p. 355-368; Bruce Privatsky, «Turkistan: Muslim
Landscape and Kazak Identity», Journal of Central Asian
Studies, 2/1 (1997), p. 46-60; David Tyson, «Shrine
Pilgrimage in Turkmenistan as Means to Understand Islam
among the Turkmens», Central Asia Monitor, 1997/1, p. 15-
32; Thierry Zarcone, «Quand le saint légitime le politique:
le mausolée de Afaq Khwaja à Kashgar», Central Asian
Survey, 18/2 (1999), p. 225-241.

On ne sera donc pas surpris de retrouver un certain
nombre des auteurs mentionnés dans cette liste à l’inté-
rieur du présent volume, lequel s’intègre parfaitement dans
ce profond renouveau qu’ont connu récemment les études
historiques et islamologiques sur l’Eurasie intérieure mé-
diévale et moderne. Nous rencontrons, en tout cas, notre
Alexandre «aux Deux Cornes» en Russie d’Europe, où Allen
J. Frank s’est intéressé à deux cycles de légendes histori-
ques et généalogiques, associées aux origines des
communautés musulmanes de la région Volga-Oural. Le
premier est un cycle apparemment ancien, qui semble avoir
circulé chez les Bulghars de la Volga dès les débuts de
l’islam dans la Moyenne Volga (Xe siècle), en relation avec
le nouveau besoin de légitimité islamique des chefs de la
confédération Bulghar. Un second cycle concernant le même
Iskandar ·û’l-Qarnayn, associé cette fois avec la figure de
Socrate, semble avoir atteint la Moyenne Volga par l’inter-
médiaire des Noghays nomades, lors des poussées de ces
derniers vers le nord de la région Volga-Oural, et ce cycle
s’est trouvé intégré dans les légendes de fondation de la
ville de Yelabuga (située sur la rivière Kama, un affluent du
cours moyen de la Volga). Ce second cycle est centré sur
la figure d’un certain Bæchmæn Khæn, présenté tantôt comme
descendant de Socrate, tantôt comme descendant
d’Alexandre lui-même. L’émergence de ces légendes, ainsi
que de généalogies coraniques, est également attribuée à
l’auteur à la volonté des gouvernants noghays d’associer
leur passé à une tradition perçue comme islamique. L’auteur
montre comment, à partir de la fin du XVIIIe siècle, ces diffé-
rents corpus, circulant jusqu’alors oralement, ont été
rassemblés, colligés, entremêlés, et mis par écrit par les
historiens de la tendance «bulgharistes», dans le cadre
d’un projet de construction communautaire axé, en dépit
de l’extrême diversité des versions retenues par les diffé-
rents auteurs, sur le souvenir commun du passage du
paganisme à l’islam («Historical Legends of the Volga-Ural
Muslims concerning Alexander the Great, the City of
Yelabuga and Bæchmæn Khæn», p. 89-108, bibliographie).

Avec Beatrice Forbes Manz, nous observons comment
Tamerlan et son rival jötchide Tukhtamish, par leurs actions
publiques, se réfèrent à la fois à la carrière de Gengis Khan
et aux anciennes rivalités entre les Ilkhans et la Horde d’Or,
et comment Shæhrºkh, qui utilisa l’islam comme partie inté-
grante de sa légitimation, imita Ghazan Khan, l’Ilkhan
islamisateur («Mongol History Rewritten and Relived»,

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Aigle Denise (dir.): Figures mythiques des mondes musulmans, recensé par Stéphane A. Dudoignon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 100

IV. HISTOIRE

p. 129-150, bibliographie). Denise Aigle s’est penchée sur
les transformations du récit légendaire de la vie – et en
particulier de la naissance – de Gengis Khan, à mesure que
ses descendants puis ses épigones s’éloignaient des
origines mongoles chamaniques du grand ancêtre. S’ap-
puyant sur les sources mongoles, arabes et persanes,
l’auteur souligne, notamment, l’occultation progressive des
références animales, dans un contexte islamique bientôt
détaché de toute référence chamanique – ainsi dans le
contexte timouride, où Gengis Khan est associé à ‘Alî, puis
jusque dans l’Inde moghole, où il se trouvera rapproché de
Jésus («Les transformations d’un mythe d’origine: l’exemple
de Gengis Khan et de Tamerlan», p. 151-168, bibliographie).
À propos de Tamerlan lui-même, peut-être serait-il intéres-
sant – même si le sujet est politiquement sensible dans
certains pays d’Asie centrale – de se pencher un jour sur
les intéressantes relectures de cette figure dans des sources
qui ont été peu sollicitées pour ce volume, comme les écrits
des ulémas réformistes et historiens non officiels de
Boukhara au XIXe siècle, puis par les intellectuels de la
mouvance Ïadîd, en Asie centrale comme dans la région
Volga-Oural, au début du XXe. Dans une étude consacrée à
deux peuples cousins, musulmans du Caucase septentrional,
Alexis Koudriavtsev montre comment, alors que les natio-
nalismes post-soviétiques se nourrissent largement de
mythes généalogiques scientistes, axés sur l’invocation de
l’ethnicité, les anciennes traditions, rattachant communautés
et lignages à des ancêtres fondateurs «issus de l’Arabie»,
sont réactivées de nos jours, grâce en particulier à une
relecture des légendes nationales publiées par les auteurs
russes du XIXe siècle («De ¢Alî Shamî à Turpal Nokhtcho,
“ancêtres arabes” dans les légendes historiques tchétchéno-
ingouches», p. 205-216, bibliographie). Spécialiste reconnu
du discours historique en Turquie au XXe siècle, Étienne
Copeaux analyse la manière dont, au début de la période
républicaine, le pouvoir culturel, pour légitimer les impor-
tantes réformes des années 1930, a choisi de les faire passer
pour un retour aux traditions turques du Moyen Âge, pré-
sentant Atatürk lui-même comme l’héritier de certains héros
de l’histoire turque médiévale – le kaghan Bilge, chef des
Turcs Célestes au VIIIe siècle, pour représenter la «turcité
pure», et le sultan seldjoukide Alp Arslan, conquérant de
l’Anatolie, pour figurer la «turcité musulmane» («Les
préfigurateurs d’Atatürk. Bilge kaghan et le sultan Alp
Arslan», p. 217-244, bibliographie).

Dans une étude qui concentre en elle-même toutes
les qualités du présent volume, Devin DeWeese se penche
sur les traditions historiques concernant Sayræm, aujourd’hui
une petite ville du sud du Qazaqstan, telles qu’elles ont été
conservées dans un ensemble de travaux manuscrits en
türk combinant une «histoire sacrée» de la ville avec une
«géographie sacrée» sous la forme d’un catalogue des
mausolées locaux – deux composantes qui situent claire-
ment Sayræm à l’intérieur d’un univers sacré défini en tant
qu’islamique. Compilées vraisemblablement au XVIIIe siècle

et répandues très largement dans la seconde moitié du XIXe,
ces traditions – cas exemplaire de concepts indigènes
d’identité communautaire en Asie centrale pré-soviétique –
révèlent l’importance capitale de la définition par la religion
des identités locales et régionales, au sein de la population
sédentaire de l’Asie centrale, avant les changements induits
par la conquête russe puis l’établissement du pouvoir
soviétique, et la formulation des nouvelles identités «natio-
nales» qui perdurent aujourd’hui («Sacred History for a
Central Asian Town. Saints, Shrines and Legends of Origin
in Histories of Sayræm, 18th-19th Centuries», p. 245-297,
bibliographie). Enfin, dans une étude fondée sur une littéra-
ture officielle réunie au cours de séjours en Asie centrale,
Thierry Zarcone revient sur un sujet qu’il a abordé dans
plusieurs publications antérieures: les relectures des écrits
attribués au célèbre soufi du XIe siècle AÌmad Yasavî dans
la littérature réformiste (Ïadîd) du début du XXe siècle, puis
dans la culture officielle de l’Ouzbékistan soviétique et post-
soviétique («AÌmad Yasavî, héros des nouvelles républiques
centrasiatiques», p. 297-322, bibliographie) (1).

À l’exception de cette dernière contribution, dans
laquelle la littérature dite Ïadîd     n’est abordée qu’à travers
les rééditions actuelles, nécessairement très sélectives, il
faut se féliciter des nombreuses découvertes documentaires
dont attestent les autres contributions du volume, et qui
ont permis le profond renouveau actuel des études histori-
ques sur l’Eurasie intérieure. La nature même des sources
remises au jour et interrogées par les auteurs du volume
ouvre de nombreuses perspectives – notamment pour notre
connaissance de l’islam savant en milieu rural aux époques
pré-moderne et moderne, une grande lacune de la recherche
sur l’islam en Eurasie intérieure. Cette dernière, en effet,
est restée longtemps fondée sur l’étude de la documenta-
tion officielle émanant des deux muftiyyat de Russie, et
celle de la presse musulmane éditée à partir des années
1880. Il reste à espérer que les découvertes documentaires
effectuées au cours de la décennie écoulée, et qui fondent
ce renouveau, puissent se poursuivre, peut-être en direction
d’autres types de sources – comme la littérature manuscrite
conservée, jusqu’à nos jours, dans les collections privées,

(1) Parmi les nombreuses vétilles qui gâtent la lecture de l’article,
signalons seulement que la perestroïka a commencé, à Tachkent comme
à Moscou, non en 1989, mais deux ans auparavant (après que le mot
d’ordre en eut été lancé, dès 1984, dans un esprit certes différent, par
un certain Constantin Tchernenko); il serait aussi plus juste de dire que
Yasi est l’actuelle Turkistan (et non «au» Turkistan); que «sceau» se
dit en persan muhr (ou mohr), non mahr; que les jadîd, qui sont évoqués
ici d’une manière un peu rapide, n’étaient pas «opposés, en règle générale,
à toutes les formes d’enseignement traditionnel» (voir en particulier, sur
ce sujet, la thèse récente d’Adeeb Khalid et, si l’on veut bien me permettre,
mes propres travaux); on aimerait bien savoir, aussi, ce qu’est un
«Centrasiatique»; enfin, quelques éléments du texte révèlent de l’islam
une perception caricaturale – ainsi lorsqu’il présente l’islam de Yasavi:
«Son islam n’est pas excessif et la plupart des centrasiatiques [sic] se
reconnaissent en lui»: il aurait fallu que l’auteur nous expliquât ici ce
qu’est un islam «excessif».

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Aigle Denise (dir.): Figures mythiques des mondes musulmans, recensé par Stéphane A. Dudoignon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 101

IV. HISTOIRE

mais aussi la mémoire historique non écrite («grise») des
peuples d’Eurasie intérieure, pour l’exploration de laquelle
il faut souhaiter que puissent s’associer bientôt, car le temps
passe et presse, historiens et anthropologues.

Il n’en reste pas moins que les travaux réunis dans le
présent volume apportent une riche contribution à l’investi-
gation historique des mythes, en relation avec la construction
en communautés des sociétés musulmanes d’Eurasie inté-
rieure et du Machrek, à divers moments-charnières de leur
histoire. Le cadre géographique et chronologique particulier
choisi par Denise Aigle permet, à lui seul, le renouvellement
de bien des questions, et ce n’est pas le moindre mérite de
ce très riche volume. Il nous reste donc à nous féliciter
d’une entreprise qui allie la fécondité d’une problématique
transversale parfaitement maîtrisée avec la mise en œuvre
de sources nouvelles et la rigueur de la démarche historique,
dans la meilleure tradition de la ReMMM – dont il faut sou-
ligner la qualité de cette ouverture en direction des horizons
géographiques, nouveaux pour la revue, du monde musul-
man septentrional: un coup de maître, dont il faut espérer
qu’il ne reste pas un coup d’essai.

Stéphane A. Dudoignon
CNRS

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Aigle Denise (dir.): Figures mythiques des mondes musulmans, recensé par Stéphane A. Dudoignon
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


