
BCAI 17 – 2001 94

IV. HISTOIRE

IV HISTOIRE

Aigle Denise (éd.), L’Iran face à la domination mongole [Jean-Claude Garcin]

Aigle Denise (éd.),
L’Iran face à la domination mongole

Téhéran, Bibliothèque iranienne 45,
Institut français de recherche en Iran, 1997,
16,5 _ 23,5 cm, 355 pages et 17 planches.

D. Aigle a réuni dans cette publication collective
l’ensemble des communications présentées du 26 au 28
Octobre 1992, dans un colloque organisé par Jean Aubin à
Pont-à-Mousson. La tâche de l’éditeur n’a visiblement pas été
facile. Toutes les communications sont à la fois de bon niveau
et fort utiles, chacune dans son domaine. Encore a-t-il fallu
trouver un ordre qui rende l’ensemble abordable au lecteur,
ensemble que présente fort utilement l’introduction de D. Aigle
(«L’Iran face à la domination mongole», p. 11-19).

Une première partie est consacrée à l’Iran à la veille
de l’invasion mongole, qui permet de comprendre comment
les populations allaient réagir, ou plutôt laisser s’opérer
l’invasion. Chahryar Adle y présente «Une contrée redé-
couverte: le pays du Zºzæn à la veille de l’invasion mongole»
(p. 23-36). Elle concerne l’histoire de l’un de ces condot-
tiere iraniens, «Malik Qawwæm al-Dîn ⁄wæÏa Ræzî… Abº
Bakr b. ©Alî» du Zºzæn, pays situé au sud du Khorassan,
qui sut à la fois prendre la place du seigneur en titre du
Zºzæn, et se faire admettre par le Khwârizm Shâh, pour
constituer une domination qui s’étendit un moment «des
limites méridionales de Nichapour aux ports septentrionaux
de la péninsule Arabique, et des frontières orientales du
Fars aux limites occidentales du Caboulistan et du Sind»
(p. 24). Cet ensemble qui permettait à ce seigneur de tirer
profit du commerce de l’Océan Indien, commença de se
désintégrer lorsque le Malik fut assassiné par ses émirs, à
Ispahan en janvier 1218, son fils étant lui-même vite évincé
(en 1220) par son général-en-chef déjà en fuite devant les
Mongols, lui-même exécuté, et son fils après lui, en 1224.
On comprend, en dépit d’une difficulté relative à suivre le fil
des événements, comment cette désintégration de l’empire
kwârizmien, à partir de 1220 (dont se réjouit encore le calife
abbasside), au cours de laquelle de nombreux
«émirs…n’ayant plus de maître se prirent pour des rois»
(p. 34) fraya un chemin aisé à l’établissement du pouvoir
mongol. La communication du Jürgen Paul, placée à la suite
de celle de Ch. Adle («L’invasion mongole comme «révéla-
teur» de la société iranienne», p. 37-53), est plus accessible
au non-iranisant, mais peut-être moins probante. Elle analyse
comment, face aux Mongols, les émirs kwârizmiens, les
notables urbains, le menu peuple des villes se défendirent
ou pactisèrent en fonction de ce qui leur semblait être leur
intérêt le plus immédiat, l’organisation de la défense se
faisant au niveau des quartiers (maÌalla), des professions
et des factions juridiques ou religieuses. J. Paul trouve à

cet éparpillement de la résistance, qui ne pouvait conduire
qu’à la catastrophe, une raison historique («Le niveau infé-
rieur du pouvoir, celui des roitelets et des chefs locaux,
avait été antérieurement détruit par la politique impériale
du sultan», p. 50; en fait, ces chefs locaux étaient tout
prêts à reparaître, si on a bien compris la communication
précédente?), mais on sent que son analyse est guidée par
son attention aux «unités de petite taille» (p. 49), qu’il pose
comme fondamentales dans la société iranienne. Les deux
approches ne concordent donc pas tout à fait.

Dans la deuxième partie, «Les Ilkhans et l’Occident»,
ont été réunies deux contributions. La première est celle de
Jean Richard: «D’AlÏigidaï à flazan: la continuité d’une po-
litique franque chez les Mongols d’Iran» (p. 57-69). Après
avoir rappelé les idées que les chrétiens d’Occident avaient
pu se faire des peuples d’Asie intérieure depuis le milieu du
XIIe siècle, et la légende du Prêtre Jean mise en circulation
par les chrétiens de Mésopotamie, J. Richard met en lu-
mière la volonté des Ilkhans, à partir de 1262, de provoquer
une action concertée au Proche-Orient, des Occidentaux et
des Mongols qui n’exigent plus de leurs alliés potentiels,
conformément à la tradition mongole, une soumission in-
conditionnelle, mais proposent désormais une alliance
conçue sur un pied d’égalité, se donnant pour objet de réta-
blir la domination franque en Palestine. Il montre qu’en dépit
de la chute d’Acre en 1291, et de la conversion de flæzæn à
l’islam, cette politique a été poursuivie jusqu’à la dernière
grande offensive mongole au Proche-Orient en 1312-1313,
seule la paix signée avec les Mamelouks en 1325 la ren-
dant sans objet. Cette politique est révélatrice, à sa manière,
de l’influence, relative mais certaine, que les chrétiens orien-
taux qui en étaient les promoteurs, devaient avoir auprès
des Ilkans. La deuxième contribution, de Jacques Paviot,
sur «Les marchands italiens dans l’Iran mongol» (p. 71-
86), fait le bilan de trente années de recherche sur ce thème:
les routes que les marchands empruntaient pour se rendre
à Tabriz, où il semble que l’accès par Trébizonde fut au
moins autant utilisé que la route de l’Ayas; la présence de
ces marchands attestée dès 1263 (on pourra rapprocher
cette date de celle de 1262 mise en valeur dans la commu-
nication précédente: les chrétiens orientaux n’étaient donc
peut-être pas seuls à inspirer la politique à l’égard de l’Occi-
dent?), marchands vénitiens puis génois, mieux implantés
chez les Ilkhans que les premiers, tous résidant dans le
même quartier franc de la ville de Tabriz (maÌallat al-IfranÏ,
p. 79); le commerce des marchands italiens à Tabriz connu
par les archives ou l’ouvrage de Pegolotti. J. Paviot reprend
sur les opérations des commerçants génois, «surtout
florissants de 1300 à 1314 puis de 1338 à 1344», les
conclusions de M. Balard; il apprécie ce qu’était Tabriz et
l’Iran mongol pour le commerce italien (une «base
d’infiltration commerciale en Asie», essentiellement la
Chine), et l’impact de ce commerce pour l’économie
iranienne, non négligeable sans doute puisque les Jalæirides
s’efforcèrent de le faire renaître après la chute des Ilkhans.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Aigle Denise (éd.) : L’Iran face à la domination mongole, recensé par Jean-Claude Garcin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 95

IV. HISTOIRE

Une troisième partie est consacrée à l’histoire politique.
L’apport de Charles Melville («Abº Sa©îd and the Revolt of
the Amirs in 1319», p. 89-120) est une analyse fine de la
révolte des émirs Irenjin et Qurumi‡î contre ‰ºpæn, dans
laquelle le jeune Ilkhan, après avoir sans doute initialement
approuvé les révoltés, dut se résoudre à prendre le parti de
‰ºpæn et à faire exécuter les émirs. Dans les péripéties de
cette importante crise qui suivit la disparition d’Öljeitü (durant
laquelle Ra‡îd al-Dîn avait laissé la vie dès 1318), Ch. Melville
trouve des indications sur les facteurs de faiblesse du régime
ilkhanide, qui allaient paraître au grand jour après la mort
d’Abº Sa©îd, et détecte des rémanences des anciennes op-
positions tribales mongoles, une résistance à l’islamisation
amorcée, une fidélité aux traditions mongoles dont on trouve
également la trace dans les sources persanes. La contribu-
tion de Bert G. Fragner («Iran under Ilkhanid rule in a world
history perspective», p. 121-131) confirme de façon tout à
fait intéressante le jugement de Ch. Melville. Rompant avec
la tradition qui veut voir dans l’Iran post-mongol l’héritage
sassanide et achéménide retrouvé, il replace l’Iran dans un
espace géographique qui serait moins un avant-poste de
l’aire méditerranéenne en direction de l’Asie, qu’un avant-
poste vers le sud-ouest des civilisations d’Asie centrale liées
à la Chine. Après avoir rappelé comment, historiquement,
l’invasion mongole a peuplé l’Iran de tribus nomades mon-
goles et turques, dont les coalitions et confédérations ont
été au cœur du jeu politique jusqu’au début du XXe siècle, il
estime que si les éléments urbains et bureaucratiques liés
au pouvoir furent les groupes sociaux qui sont pour nous
les plus visibles, ils ne furent peut-être pas les principaux
bénéficiaires de l’organisation mise en place pour les no-
mades, le système économique et fiscal ne répondant pas
à des exigences de productivité, mais de maintien pour les
tribus des possibilités de lutte pour l’acquisition du pouvoir
politique. Il montre que le territoire iranien qui reparaît dans
des frontières désormais établies, correspond essentielle-
ment à l’aire impartie à Hülegü dans l’ensemble mongol,
tandis que l’importance de Tabriz, qui a subsisté en dépit
de la perte du rôle de capitale réelle à partir du XVIe siècle,
vient de ce qu’elle fut la capitale de Hülegü. Il montre enfin
que dans l’administration, à partir des Mongols, les tradi-
tions administratives ont été largement différentes de celles
des Mamelouks ou des Ottomans, en dépit des rapproche-
ments parfois établis (entre iq†æ©     et soyºfial par exemple)
ou des similitudes dans le nom des monnaies (le dînær),
sans relation réelle avec le système proprement islamique.
Mais il est difficile de résumer ici en quelques lignes, la
richesse de cette contribution.

D’une certaine façon la quatrième partie intitulée
«Vizirat et politique culturelle», présente l’autre volet. On y
trouve d’abord une belle analyse d’Assadullah Souren
Melikian-Chirvani («Conscience du passé et résistance cultu-
relle dans l’Iran mongol», p. 135-177) sur la relecture par
l’historien et vizir ¢A†æ’ Malik Íuvaynî, de la domination
mongole replacée dans la perspective iranienne, telle qu’elle

s’exprime dans son Histoire du conquérant du monde, dans
les thèmes décoratifs du palais de Ta≈t-e Soleyman et sur
des objets précieux (une coupe couverte et un bassin de
bronze incrusté d’or et d’argent), au moment du bref pas-
sage au pouvoir du sultan Tegüder AÌmad (1282-1284)
dont la conversion à l’islam allait entraîner une forte réaction
mongole. La contribution de David Morgan («Ra‡îd al-Dîn
and flazan Khan», p. 171-188) est une interrogation sur le
mode de composition et les sources du Íæmi© al-tawærî≈     du
grand ministre, ainsi que sur sa fiabilité quant au caractère
effectif des réformes de flazan. Il rejoint en fait les interro-
gations de Ch. Melville sur l’importance de la survie des
traditions mongoles, en s’interrogeant sur le jugement que
les Mongols ont porté sur son œuvre (ne fut-elle pas pour
eux un signe de déclin?), pour conclure qu’il n’est pas sûr
que l’ouvrage du vizir nous introduise bien à la réalité de
l’Iran mongol. La troisième contribution, celle de Birgitt
Hoffmann («The gates of piety and charity. Ra‡îd al-Dîn
Fa∂l Allæh as founder of pious endowments», p. 189-202)
est une évaluation indirecte des ressources du vizir, à partir
de l’étude de ses fondations pieuses. Le chiffre des revenus
du waqf du Rab©-i Ra‡îdî de Tabriz, dont les actes datent
des années 1309-1317 (plus de 100 000 dinars par an)
sont sans doute sans commune mesure avec ceux de l’autre
grande fondation de Tabriz, le Sanb-i flæzæn, construit en
1303 par l’Ilkhan (un million de dinars), mais également
dans l’autre sens, sans commune mesure avec ce que
devaient être les revenus d’important sayyids de Yazd dont
les fondations remontent aux années 1320, et dont les
dépenses n’excèdent pas 5 000 dinars. Même si ces chif-
fres doivent maniés avec précaution, on comprend que le
vizir qui avait également une solide fortune de départ à
Yazd et fut aussi comblé de dons par Öljeitü, finit par être
accusé de recevoir à lui seul, un quart des ressources de
l’empire. B. Hoffmann interprète l’augmentation des biens
mis en waqf au cours des dernières années, comme un
effort du vizir pour tenter de légitimer par les bonnes œuvres
(et tenter de protéger?) son énorme fortune; il n’en suc-
comba pas moins en 1318 (victime aussi de la réaction
mongole qui suivit la disparition d’Öljeitü?).

La cinquième partie de l’ouvrage est consacrée aux
problèmes religieux. Elle commence par une étude de
Monika Gronke sur «La religion populaire en Iran mongol»
(p. 205-230), tirée en partie de son livre Derwische im
Vorhof der Macht. Sozial-und Witschaft Geschichte
Nordwestirans im 13. und 14. Jahrhundert. Cette religion
populaire est analysée chez les importants et mouvants
groupes de derviches qui se constituent autour des maîtres
spirituels. L’étude est menée à partir d’une analyse du ∑afvat
al-Òafæ’, compilation de récits sur la vie et les miracles du
cheikh ∑afî al-Dîn, réunis après sa mort (1334) par un de
ses contemporains, Ibn-i Bazzæz, qui fournit un témoigne
fiable sur la vie sociale et religieuse de tous les groupes
sociaux. On y voit, dans les circonstances difficiles que
connaît l’Iran après l’invasion mongole, la multiplication de

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Aigle Denise (éd.) : L’Iran face à la domination mongole, recensé par Jean-Claude Garcin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 96

IV. HISTOIRE

ces saints populaires entraînant derrière eux des milliers
d’adeptes, des saints aux pratiques les plus diverses (non
sans rapports avec les traditions turco-mongoles), en rela-
tion parfois avec les Ilkhans AÌmad Tegüder, flazan, Öljeitü,
Abº Sa©îd, des personnages souvent en concurrence vio-
lente pour se constituer une clientèle, provoquant des
divisions au sein des populations, rivalisant de miracles
nécessaires pour établir leur autorité, recrutant largement,
y compris parmi les tenants de l’orthodoxie religieuse in-
quiets de perdre leur influence, et aussi bien parmi les
Mongols, Turcs, Kurdes et Géorgiens que dans la popula-
tion iranienne. M. Gronke montre bien que si «le temps
n’était pas encore mûr pour qu’un mouvement religieux
populaire parvienne à un pouvoir politique indépendant»,
l’évolution qui s’amorçait allait tout naturellement conduire
plus tard au triomphe de la ∑afawiyya. C’est un univers
assez différent que présente Denise Aigle dans l’étude qui
suit («Le soufisme sunnite en Færs. Ωay≈ Amîn al-Dîn
Balyænî», p. 231-260). Le document exploité, le MiftæÌ al-
hidæya wa misbæÌ al-©inæya, est une vie du cheikh Amîn
al-Dîn (m. 1345), restaurateur de l’ordre kæzarºnî fondé au
XIe siècle, vie composée par un disciple du cheikh en 747/
1346-1347. L’œuvre ressemble à celle que M. Gronke a
analysée, en ce qu’elle réunit un ensemble de récits met-
tant en scène des personnages de catégories sociales
diverses, dans la vie desquels le cheikh intervient, favori-
sant le respect d’une pratique religieuse simple. Mais le
cheikh Amîn al-Dîn, aussi effacé qu’il se veuille au service
des musulmans, appartient à une grande famille religieuse
de Kæzarºn. L’espace dans lequel cette vie se déroule, qui
n’est pas totalement à l’abri des troubles de l’époque, est le
domaine des Injuides, qui sont au service des Mongols sans
doute, mais qui sont aussi des Iraniens (le fondateur de la
dynastie descendait du mystique de Hérat, ¢Abd Allæh al-
AnÒærî), et qui sont considérés comme les protecteurs des
Iraniens du Fars, dont ils ont su s’attirer la fidélité. Il s’en-
suit que l’on retrouve dans l’attitude observée à l’égard du
cheikh, dans les relations de celui-ci avec les princes injuides,
dans les croyances dont il est l’objet, des traits d’une reli-
gion populaire, mais où le cadre sunnite n’a pas cédé, dans
un contexte politique différent de celui de l’étude précé-
dente; les grandes constructions du cheikh Amîn al-Dîn ne
sont pas sans évoquer celles des notables iraniens de l’épo-
que. Une troisième contribution, celle de Jean Calmard («Le
Chiisme imamite sous Ilkhans», p. 261-292), aborde les
problèmes religieux par un tout autre biais, celui de la
conversion des princes et des faveurs du pouvoir. Un premier
point (Les Ilkhans et l’islam) fait l’historique des conver-
sions royales où les motivations politiques tiennent une
grande place et, en esquissant un parallèle avec ce qui s’est
produit dans le khanat de la Horde d’Or ou celui de ‰afiatai,
constate chez les Ilkhans une forte persistance et des ré-
surgences du bouddhisme, la qualité de leur islam prêtant
le flanc aux critiques de leurs adversaires musulmans peu
convaincus (les Mamelouks par exemple), tandis que, sur

le plan intérieur, leur conversion constituait «un facteur sup-
plémentaire de division dans les rivalités pour l’exercice du
pouvoir, la désignation de leurs chefs devant toujours se
faire selon la loi mongole» (p. 273). La conversion des
princes ne semble donc pas avoir joué un rôle déterminant:
«c’est par la base que se produira l’islamisation des Mongols
d’Iran» (p. 268). Un second point traite des relations des
chiites imamites et des Ilkhans. J. Calmard montre que les
imamites, profitant du regain de l’imamisme en Iraq à la
veille de l’invasion mongole, moins affectés que les sunnites
par des déchirements de factions, habitués à traiter avec
des pouvoirs temporels qu’ils n’estimaient pas légitimes,
ont collaboré sans états d’âme avec les Ilkhans dont l’es-
pace, séparé de celui des grands centres sunnites du
Proche-Orient, permit alors le développement de Îilla. Dans
ces circonstances favorables, les imamites cherchèrent, en
compétition avec les sunnites, à attirer les Ilkhans vers le
chiisme, ou à faire apparaître comme chiite l’islam des
Ilkhans, la conversion la plus authentique au chiisme étant
celle d’Öljeitü (en dépit d’un retour ultime au sunnisme en
raison des réactions anti-imamites): le pouvoir des Ilkhans
pouvait ainsi apparaître à leur adversaire Ibn Taymiyya,
comme manipulé par les milieux imamites. Dans un dernier
point, J. Calmard s’interroge sur l’influence et l’importance
réelles de l’imamisme sous les Ilkhans. Elle est perceptible
nettement en Iraq où l’imamisme se consolide doctri-
nalement et d’où il commence à rayonner au Íabal ©Æmil,
au Liban, un imamisme non agressif à l’égard du sunnisme
dans le climat de tolérance religieuse relative du milieu
ilkhanide. En Iran proprement dit, les centres importants
semblent s’être maintenus sans progression, voire avoir
régressé après la tentative avortée d’Öljeitü d’imposer
l’imamisme. L’imamisme ses souverains eux-mêmes est
surtout lié à une dévotion aux Ahl al-Bayt et aux Imams,
dévotion adoptée aussi par bien des sunnites, que les
imamites se sont efforcé, par la suite de revendiquer comme
chiites. J. Calmard conclut que notre connaissance de la
religion des princes et des doctrines adoptées par eux est
beaucoup moins sûre que celle des manifestations de la
religion populaire.

Une sixième partie regroupe les contributions sur les
manuscrits et documents d’archives. Il eût peut-être été ju-
dicieux de placer en début du chapitre, en dépit de la
chronologie, l’étude de Francis Richard («Un des peintres
du manuscrit Supplément persan 1113 de l’histoire des
Mongols de Ra‡îd al-Dîn identifié», p. 307-320): il s’agit
de Sayf al-Dîn VæÌidî, mentionné vers 1430 parmi les artistes
travaillant à la cour du timouride Bæysunqur. À cette étude
se réfère en effet l’analyse de Karin Rührdanz, «Illustrationen
zu Ra‡îd al-Dîns Ta’rî≈-i mubærak-i flæzænî in den Berliner
Diez-Alben» (p. 295-306), et la table des 113 peintures du
manuscrit de Paris donnée par F. Richard (p. 314-319) n’est
pas inutile pour suivre l’étude de K. Rührdanz: elle compare
en effet à cette production d’époque timouride, les peintures
du Diez-Album de Berlin, dont elle peut ainsi identifier les

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Aigle Denise (éd.) : L’Iran face à la domination mongole, recensé par Jean-Claude Garcin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 97

IV. HISTOIRE

sujets. Elle date ces peintures du XIVe siècle, non sans noter
combien la représentation d’époque timouride, quelle que
soit sa beauté, a pu entraîner parfois de glissement de sens
ou de perte de signification sur les mêmes sujets, par rap-
port aux peintures ilkhanides (ce qui constitue sans doute
un avertissement pour tout historien qui serait tenté d’éta-
blir un rapport trop étroit entre le texte de Ra‡îd al-Dîn et
ses illustrateurs postérieurs). Une dernière communication
de Gottfried Hermann («Zum persischen Urkundenwesen
in der Mongolenzeit Erlasse von Emiren und Wesiren»,
p. 321-331) étudie la présentation des documents émanant
de grands émirs mongols ou de vizirs, où se perpétuent les
règles complexes de chancellerie propres aux Mongols, dans
l’usage des sceaux en particulier, même si à partir Abº
Sa©îd des formules en arabe coufique remplacent parfois
les inscriptions géométriques en chinois. Dans cette dernière
communication, on retrouve donc une des interrogations
récurrentes des auteurs de l’ouvrage sur la persistance des
traditions mongoles sous les Ilkhans. Le livre se termine
par un utile index des noms de personnes et des noms de
lieux (p. 335-354).

Nous avons tenté de rendre compte de la diversité
des sujets abordés dans ce livre de format modeste, mais
dont le contenu est très riche. Les articles les plus techniques
ou ceux qui traitent d’épisodes de l’histoire politique sont
sans doute moins accessibles que les autres aux non-
spécialistes de l’Iran ilkhanide. Mais il semble qu’un souci
commun ait animé les participants du colloque de mieux
évaluer la portée des témoignages de l’historiographie ira-
nienne, pour mieux comprendre le processus complexe de
l’islamisation, ce qui peut être utile à des historiens tra-
vaillant sur d’autres époques et d’autres pays.

Jean-Claude Garcin
Université de Provence

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Aigle Denise (éd.) : L’Iran face à la domination mongole, recensé par Jean-Claude Garcin
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


