
BCAI 17 – 2001 84

III. PHILOSOPHIE ET HISTOIRE DES SCIENCES

Endress & Aertsen (ed.), Averroes and the Aristotelian Tradition [Ali Benmakhlouf]

Endress & Aertsen (ed.),
Averroes and the Aristotelian Tradition,
Sources, Constitution and Reception of
the Philosophy of Ibn Ruschd (1126-1198),
Proceedings of the Fourth Symposium
Averroicum (Cologne, 1996).
Édité par Gerhard Endress et Jan A.
Aertsen, avec l’aide de Klaus Braun

Leiden, Brill, 1999, 441 p.

Cet ouvrage comprend quatre grandes parties. La pre-
mière se rapporte au «projet d’Averroès», la seconde met
en relation Averroès et les commentaires hellénistiques, la
troisième évoque plus précisément le travail du commenta-
teur Averroès et la quatrième sa réception latine.

Dans le premier texte qui prolonge sa préface,
G. Endress note à juste titre que ce qui est exigé d’un bon
exégète d’Aristote quel que soit le texte qu’il commente,
c’est de connaître parfaitement toute l’œuvre d’Aristote;
aussi la question de la plus ou moins grande fidélité de tel
passage du commentateur à tel passage du Stagirite est
en quelque sorte une question de faible importance, puisque
le commentateur privilégie toujours une mise en perspective
du texte et une approche globale. Cette approche, pour
quelqu’un comme Averroès, repose d’abord sur la défense
de la science démonstrative au nom du premier maître.
G. Endress retrace les étapes de l’aristotélisme arabe pour
mieux apprécier la place du commentateur Averroès: il y a
d’abord Aristote comme autorité dominante régissant la
méthode scientifique dans les sciences hellénistiques, toutes
les sciences hellénistiques, en dehors de la médecine restée
sous l’influence de Galien. La place de Platon est ainsi réduite
à celle d’une exhortation morale au service d’une éduca-
tion politique. En deuxième lieu vient l’Aristote dégagé de
cette même méthode: c’est l’Aristote de l’Organon, celui
qui établit la philosophie comme méthode démonstrative
universelle. La troisième étape voit l’avènement d’une
critique adressée à la tradition des commentateurs traduc-
teurs, cette étape correspond à la philosophie d’Avicenne.
Averroès enfin renouvelle le genre du commentaire en
considérant que le texte d’Aristote est fondateur du savoir.

Le projet d’Averroès est, comme on l’a souvent dit, en
dialogue avec les autorités religieuses de la pensée
islamique. Mais il a cette spécificité qui consiste à considérer
la philosophie démonstrative comme une base épistémique
de la société. Averroès a le souci permanent d’une recherche
du nécessaire en vue de la perfection humaine, et, dans
cette perspective, prend l’œuvre du Stagirite comme guide,
Aristote lui-même étant considéré comme la perfection faite
homme, «une règle de la nature». Le Corpus aristotelicum
lui apparaît alors comme une vérité à enseigner, comme la
vraie méthode, la loi révélée étant une allégorie de la vérité
absolue. Ce qui ne signifie pas qu’il faille simplement dire
que la philosophie d’Aristote s’accorde avec la sagesse

coranique. Averroès va plus loin: la philosophie d’Aristote
n’est pas une simple allégorie de la vérité révélée, c’est
bien plutôt l’inverse.

On peut alors comprendre qu’une telle philosophie ne
laisse pas indifférents aussi bien les coreligionnaires
d’Averroès, que les philosophes chrétiens. Conspué par
Malebranche, salué par Leibniz, Averroès, dès le XIIIe siècle
est au centre de nombreuses controverses. Au XXe siècle,
le projet de H.A. Wolfson d’intégrer Averroès à l’évolution
des systèmes philosophiques de Platon à Spinoza fait le
pari de considérer comme brève la carrière d’Averroès chez
les Arabes eux-mêmes. Or, il suffit de penser aux commen-
taires que certaines de ses œuvres ont suscités chez Ibn
Taymiyya pour montrer que l’enjeu de ce philosophe est
resté lié aux transformations spirituelles et sociales que
connut le monde arabo-musulman.

Steven Harvey (p. 32-49) se demande si Averroès peut
nous aider aujourd’hui à comprendre Aristote. Il présente
les arguments et les contre arguments relatifs à une telle
question et ce à partir de trois facteurs: la religion, le lan-
gage et le contexte où notre philosophe a vécu. Certains
passages du commentaire sur le De Anima (III, 5) peuvent
sembler appartenir bien plus à la théologie musulmane qu’à
Aristote; de plus la barrière de 1500 années, trois langues
(grec, syriaque, arabe), deux cultures, introduit une opacité
réelle qui ne peut engendrer que de l’incompréhension; enfin,
les traductions dont disposait Averroès étaient souvent
défectueuses, et n’ont pu que le conduire à des contresens
comme dans son commentaire sur la Poétique.

Que répondre à de tels arguments? Tout d’abord, il
faut noter que les commentaires sur l’œuvre d’Aristote sont
des harmonisations et une recherche des implications de
ce que le Stagirite a voulu dire, comme nous avons
commencé par le souligner. Il faut donc les saisir toujours
dans une vision globale. De plus, contrairement à un avis
largement partagé, H.A. Wolfson note que les traductions
d’Aristote en arabe et en hébreu ont préservé la signification
exacte de la terminologie et des formes d’expression du
philosophe grec. Enfin les débats soulevés par le texte de
la Poétique où Averroès a substitué des passages du Coran
aux exemples d’Aristote pris dans Homère, n’indiquent pas
qu’Averroès a fait des contresens mais qu’il a voulu rendre
compte des mêmes problèmes fondamentaux que rencon-
trent des cultures différentes comme l’a si bien souligné
Leo Strauss (cité p. 40). Steven Harvey conclut donc à la
nécessité de lire Averroès, mais aussi bien Simplicius et
Thomas d’Aquin comme des guides d’interprétation de
l’œuvre d’Aristote même si l’on n’est pas obligé de les suivre
dans toutes leurs interprétations.

G. Jehamy examine l’évolution de la langue philoso-
phique arabe telle qu’elle est parvenue à Averroès. Il note
le réel souci des penseurs arabes de se pencher sur les
questions liées à la langue philosophique: en témoignent
les nombreuses polémiques entre grammairiens et logiciens.
Averroès a pu, dans cette perspective, souligné l’absence

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Endress & Aertsen (ed.) : Averroes and the Aristotelian Tradition, Sources, Constitution and Reception of the Philosophy of Ibn Ruschd (1126-1198).
Proceedings of the Fourth Symposium Averroicum (Cologne, 1996). Édité par Gerhard Endress et Jan A. Aertsen, avec l’aide de Klaus Braun, recensé par Ali
Benmakhlouf
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 85

III. PHILOSOPHIE ET HISTOIRE DES SCIENCES

de la copule dans la proposition arabe. Mais il a pu élaborer
une langue de conciliation entre la langue philosophique et
la langue religieuse.

La deuxième partie de ce volume, consacrée au lien
d’Averroès avec les commentateurs hellénistiques, est
inaugurée par le texte de M. Aouad et M. Rashed, texte qui
mesure les dettes du commentaire d’Averroès sur la Rhéto-
rique à l’égard du commentaire d’Avicenne et de celui qui
est perdu d’Al-Færæbî, et ce sur la base des commentaires
satisfaisants et non satisfaisants qu’Averroès évoque.
Y compris dans l’usage des exemples grecs, il faut
reconnaître autant une dette directe d’Averroès à l’égard
des philosophes arabes qui le précédent qu’à l’égard des
commentateurs grecs.

Dans cette même partie, D. Gutas souligne les liens
étroits entre la lecture d’Averroès et celle de Théophraste,
que le philosophe cordouan a pu trouver dans l’œuvre de
Themistius. Averroès cite en effet Théophraste dans son
commentaire moyen sur les Topiques, mais en le couplant
avec Themistius. D. Gutas en conclut qu’Averroès n’a pas
eu accès direct à Théophraste mais à ceux qui le citent
comme Themistius.

Dans la troisième partie, les articles évaluent le travail
du commentateur Averroès en propre. C. Butterworth
reprend la couple notionnel taÒdîq et taÒawwur et souligne
l’enjeu du traité d’Averroès: «le nécessaire en logique» où
les différentes œuvres de l’Organon sont référées à ce couple
notionnel. Ainsi en va-t-il pour le commentaire moyen sur le
De Interpretatione qui est selon Averroès «la discussion
sur l’assentiment», et le commentaire moyen sur les Pre-
miers Analytiques qu’Averroès considère comme «la
connaissance qui fait l’assentiment». Averroès établit ainsi
un lien entre ces deux textes, faisant du traité sur les pro-
positions et leurs opposées (De Interpretatione) un traité
qui prépare le traité sur les syllogismes (Premiers Analyti-
ques). C. Butterworth souligne aussi l’importance de
l’évaluation du rang de l’assentiment utilisé dans tout argu-
ment. L’assentiment est susceptible de degrés et ses degrés
sont l’indice de la scientificité de l’argument utilisé.

Quant aux Seconds Analytiques, H. Hugonnard-Roche
nous rappelle que le traducteur de ce texte, Abº Bi‡r Mattæ,
interprète parfois le texte en le traduisant, et la traduction
anonyme du même texte a son origine dans le commen-
taire grec de Themistius. C’est dire la complexité de la
transmission de ce texte. On peut en conclure que le texte
lu par Averroès est déjà «un commentaire en puissance».

Avec l’article de A. Hyman, «Averroes’ theory of the
intellect and the ancient commentators», nous entrons dans
le domaine de la noétique averroiste à laquelle sont consa-
crées deux autres conférences. Hyman souligne qu’Aristote
dans le De anima s’intéresse bien plus à l’acte de penser
qu’à la nature de l’intellect ou des intellects. Le terme d’in-
tellect agent a été introduit par les commentateurs comme
Théophraste et Alexandre d’Aphrodise, mais ne se trouve
pas chez Aristote lui-même. Les commentateurs d’Aristote

étaient plus intéressés par l’essence et la nature de l’intel-
lect que par sa fonction, contrairement au Stagirite. Averroès
prend ses distances à l’égard d’Alexandre d’Aphrodise et
d’Ibn BaÏÏa, et rejoint Thémistius pour une large part.
Thémistius l’aide à reconnaître que l’intellect humain, quand
il intellige l’intellect agent, est cet intellect acquis qui a atteint
sa perfection ultime, devenant semblable à Dieu.

A. Ivry porte son intérêt sur le commentaire moyen
sur le De Anima qu’il a par ailleurs édité. Dans ce commen-
taire, Averroès cherche, selon lui, à sauvegarder à la fois
l’individuation de notre acte de penser ainsi que son objec-
tivité; il reprend d’Alexandre l’idée que l’intellect matériel
est une disposition qui a trait moins aux formes de l’imagi-
nation qu’aux intentions de ces formes, l’intellect matériel
n’est ainsi pas affecté par les représentations particulières
de l’imagination, mais Ivry refuse de considérer cet intel-
lect comme une pure disposition, car l’intellect matériel est
en réelle contiguïté avec l’intellect agent, «il est la première
étape d’un processus qui atteint sa perfection dans l’intel-
lect agent» (p. 212). N’étant que réception, l’intellect
potentiel ou matériel ne suffit pas, il faut que quelque chose
mette en activité ce qui est reçu: c’est par l’intellect agent
que nous avons accès à des pensées universelles. Ivry nous
sensibilise à la nature dynamique de l’intellect potentiel en
liaison à la fois avec l’imagination et l’intellect agent.

Le dernier texte consacré au De Anima est celui de
R.C. Taylor, «Remarks on cogitatio in Averroes’
Commentarium magnum in Aristotelis De Anima libros»;
Taylor s’intéresse à la notion de fikr chez Averroès dans le
grand commentaire sur le De anima: il s’agit du pouvoir
imaginatif rationnel, qui est en connexion avec l’intellect.
Chez l’homme, ce pouvoir de saisir les intentions à partir
de la perception des sens externes est une forme de sens
interne différent des deux autres sens internes que sont
l’imagination et la mémoire. Le pouvoir cogitatif, le fikr, qu’on
peut appeler aussi intellect passible, est une forme de raison
que ne possèdent que les êtres humains. Rien n’est compris
par l’intellect matériel sans ce pouvoir, celui-ci contribue au
développement d’une âme rationnelle sans être à stricte-
ment parler un pouvoir intellectuel.

La dernière partie de ce volume est consacrée à la
tradition latine des textes d’Averroès. C. Burnett, dans «The
sons of Averroes with the emperor Frederick and the trans-
mission of the philosophical works by Ibn Rushd» pose
différentes conjectures. Tout d’abord il se pose la question
de savoir si les fils d’Averroès ont été chez Frédéric II. Ce
qui est sûr c’est que l’un de ses fils a servi al-NæÒir, le suc-
cesseur de l’almohade al-ManÒºr à Marrakech, et le
successeur d’al-NæÒir lui-même a eu un contact avec
Frédéric II; la recherche doit être menée pour rendre compte
non seulement du contact possible entre Frédéric II et les
fils ou le plus jeune des fils d’Averroès, mais aussi pour
mettre à jour la première génération arabe des lecteurs
d’Averroès, comme Ibn Tumlus. Féru de culture musulmane
et plus particulièrement de logique arabe, Frédéric II avait

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Endress & Aertsen (ed.) : Averroes and the Aristotelian Tradition, Sources, Constitution and Reception of the Philosophy of Ibn Ruschd (1126-1198).
Proceedings of the Fourth Symposium Averroicum (Cologne, 1996). Édité par Gerhard Endress et Jan A. Aertsen, avec l’aide de Klaus Braun, recensé par Ali
Benmakhlouf
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 86

III. PHILOSOPHIE ET HISTOIRE DES SCIENCES

adressé des questions philosophiques aux savants musul-
mans, et il n’est pas impossible qu’il ait invité les fils mêmes
d’Averroès comme le prétend Gilles de Rome. Les manus-
crits arabes étaient d’ailleurs disponibles à Naples, ville où
Frédéric II a fondé une université en 1224, avant de l’être
dans le sud de la France.

Un riche «Appendice» présentant une bibliographie
des éditions par G. Endrett, actuel coordinateur du travail
de publication du Corpus Commentarium Averrois in
Aristotelem, clôt le volume. On y trouve une mention des
différentes versions d’un même texte publié ainsi que les
différentes langues dans lesquelles les textes d’Averroès
sont disponibles. Suit une «Bibliographie» des œuvres et
articles cités dans ce volume ainsi qu’un «Index verborum»,
un «Index nominum» et un «Index des travaux d’Averroès»
avec les passages cités dans ce volume. Inutile de dire
combien celui-ci est un ouvrage de référence indispensable
pour tout chercheur investi dans les études sur Averroès et
plus largement dans l’étude de la transmission de la philo-
sophie grecque à la philosophie arabe.

Ali Benmakhlouf
Université de Paris X

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Endress & Aertsen (ed.) : Averroes and the Aristotelian Tradition, Sources, Constitution and Reception of the Philosophy of Ibn Ruschd (1126-1198).
Proceedings of the Fourth Symposium Averroicum (Cologne, 1996). Édité par Gerhard Endress et Jan A. Aertsen, avec l’aide de Klaus Braun, recensé par Ali
Benmakhlouf
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


