
BCAI 17 – 2001 79

II. ISLAMOLOGIE

Waardenburg J. (ed.), Islam and Christianity [Maurice Borrmans]

Waardenburg J. (ed.),
Islam and Christianity
(Mutual Perceptions since the Mid-20th
Century), edited by Jacques Waardenburg

Leuven, Peeters, 1998, 16 _ 24 cm, 320 p.

Il s’agit des Actes d’un Symposium international qui
s’est tenu à Crêt Bérard, près de Lausanne (Suisse), du 18
au 21 avril 1995, sous les auspices du Département «inter-
facultés» d’histoire et des sciences des religions de
l’Université de cette ville et sous la direction du Prof. Jacques
Waardenburg, maître d’œuvre en la matière. Il s’agissait
d’y faire le point sur «les changements dans la perception
mutuelle des trois religions monothéistes depuis le milieu
du XXe siècle»; les textes ici publiés, en anglais ou en fran-
çais, ont plus particulièrement trait à cette perception entre
christianisme et islam. J. Waardenburg s’en explique dans
l’«Introduction» (1-17) où il expose l’ensemble des travaux
et en propose déjà une première synthèse.

La première partie est consacrée aux changements
intervenus du côté chrétien. Christian Troll, dans son
«Changing Catholic Views of Islam» (19-77), passe en revue
les efforts entrepris par de nombreux catholiques à la suite
du Concile de Vatican II (cf. sa «Déclaration sur les rela-
tions de l’Église avec les religions non chrétiennes», Nostra
Aetate, nº 3). Les responsables de l’Église, le Pape en tête,
n’ont pas manqué d’agir selon ce «nouveau regard», et
nombreux sont ceux qui, à la suite de Louis Massignon, ont
écrit et réfléchi dans la même ligne, tels Jean-Muhammad
Abd-el-Jalil, Youakim Moubarac, Giulio Basetti-Sani, Jacques
Jomier, Robert Caspar, Hans Küng et Henri Sanson, dont la
pensée est ici analysée. Le débat qui a suivi a laissé appa-
raître des changements récents de cette attitude, à la suite
des diverses manifestations du fondamentalisme islamiste
et des conséquences de la Guerre du Golfe (1990-1991).
Jean-Claude Basset fait de même du point de vue protes-
tant, à travers la diversité de ses tendances, avec «New
Wine in Old Wineskins: Changing Protestant Views of
Islam» (79-96), s’interrogeant sur les grandes lignes d’ins-
piration du Conseil Œcuménique des Églises en matière de
dialogue interreligieux: le débat a souligné combien il était
difficile de distinguer, en la matière, le religieux du politi-
que. Astérios Argyriou s’explique ensuite sur «La situation
du dialogue islamo-chrétien dans le monde orthodoxe et en
Grèce» (97-105): les Églises de l’Est européen se trouvent
parfois plus proches des Musulmans et solidaires d’eux face
à un Occident jugé trop «moderniste», tout en souffrant
d’une situation minoritaire qui ne favorise pas les initiatives.
Le débat a permis d’évoquer la pensée de Mgr Khodr au
Liban.

La seconde partie donne la parole aux Musulmans.
Abdelmajid Charfi, avec son «Islam et Christianisme depuis
le milieu du XXe siècle» (107-119), insiste sur l’extrême
variété des attitudes musulmanes face à la modernité et à

la laïcisation. «Quoi qu’il en soit, écrit-il, personne ne peut
nier que le dialogue est, en soi, une entreprise positive pour,
au moins, quatre raisons: 1. Parce qu’il est aux antipodes
des attitudes belliqueuses du passé qui ont été à l’origine
des conflits armés entre les communautés musulmane et
chrétienne lors des conquêtes des débuts de l’islam et sur-
tout des Croisades et de la Reconquista espagnole…;
2. Parce qu’il est, de loin, préférable au dénigrement mu-
tuel systématique, à la diabolisation de l’adversaire et à la
déformation, souvent délibérée, de ses dogmes et de sa
morale…; 3. Parce qu’il constitue, malgré ses insuffisances
et ses limites, un progrès remarquable par rapport à l’igno-
rance phénoménale entretenue pendant des siècles chez la
masse des fidèles…; 4. Et, enfin, parce que dialoguer ne
signifie pas être d’accord sur tout, mais être à l’écoute de
l’autre et situer les divergences à leur juste valeur…». Ahmad
Moussali, avec son «Islamic Fundamentalist Perceptions
of other Monotheistic Religions» (121-157), distingue entre
deux fondamentalismes islamistes, l’un étant radical et
condamnant les «autres» (Sayyid Qutb), l’autre étant
modéré et demandant à tous les croyants de faire cause
commune contre le matérialisme (Hasan al-Bannâ). Avec
«Le christianisme et les chrétiens vus par deux auteurs
arabes musulmans» (159-211) de Waheeb Hassab Allah,
c’est une approche monographique de la pensée du leader
chiite libanais MuÌammad Îusayn Fa∂lallæh et du penseur
sunnite égyptien Fahmî Huwaydî qui est proposée au débat
où beaucoup s’interrogent sur la représentativité des per-
sonnages ainsi étudiés. Hugh Goddard, avec son
«Christianity from the Muslim Perspective: Varieties and
Changes» (213-255), analyse la pensée d’un certain nombre
de Musulmans engagés dans les entreprises de dialogue,
tels Shabbir Akhtar, Mohammed Arkoun, Hasan Askari,
Mahmud Ayyoub, Abdelmajid Charfi, Saad Ghrab, le prince
Hasan de Jordanie, Ali Merad, Seyyed Hossein Nasr et
Mohammed Talbi, bien qu’aucun d’entre eux n’ait jamais
pensé rédiger et publier un livre sur le christianisme en tant
que tel, comme le fait observer J. Waardenburg. Adnan
Silajdzish décrit enfin les «regards croisés» des Chrétiens
et des Musulmans dans son «Musulmans et Judéo-Chrétiens
ensemble: l’expérience de Bosnie-Herzégovine» (257-270).

Leonard Swidler entend considérer positivement tous
les changements intervenus, avec son «The Age of Global
Dialogue» (271-292). C’est avec optimisme qu’il souligne
les chances d’un dialogue global où réalité et vérité risquent,
par lui, d’être confondues, car il insiste sur l’historicisme
contextualisant toutes choses, sur le rôle de l’intention qui
«dés-absolutise», sur la sociologie de la connaissance, sur
les limites du langage, sur les exigences de l’herméneuti-
que et sur le relativisme des points de vue qu’engendre
tout dialogue. Mais le débat fait bien vite apparaître qu’il
s’agit là d’une vision par trop «occidentalisante»! Tout ceci
permet au Prof. J. Waardenburg de conclure en constatant
les progrès relatifs d’un changement, plus ou moins mutuel,
dans le regard sur «l’autre», de la part de certains

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Waardenburg Jacques (ed.) : Islam and Christianity (Mutual Perceptions since the Mid-20th Century), recensé par Maurice Borrmans
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 80

II. ISLAMOLOGIE

responsables ou spécialistes, tandis que les opinions
publiques n’en sont pas encore là, surtout lorsque des
«crises» les ramènent bien vite aux stéréotypes de tou-
jours (préjugés et malentendus historiques). Malgré le
caractère partiel et donc limité de cet ensemble d’études,
celles-ci ont néanmoins le mérite de proposer de nouvelles
pistes de recherche qu’il conviendrait de compléter au plan
de ce qui est dit sur «l’autre» dans les manuels scolaires,
les prêches, les journaux, la radio et la télévision, d’un côté
comme de l’autre, car les domaines de l’interculturel et de
l’interreligieux sont immenses. J. Waardenburg en est
conscient plus que quiconque, puisqu’il vient de publier, à
ce sujet, Muslim Perceptions of other Religions (A Historical
Survey).

Maurice Borrmans
PISAI, Rome

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Waardenburg Jacques (ed.) : Islam and Christianity (Mutual Perceptions since the Mid-20th Century), recensé par Maurice Borrmans
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


