| 1. IsLaAMoOLOGIE

Waardenburg J. (ed.),

Islam and Christianity

(Mutual Perceptions since the Mid-20th
Century), edited by Jacques Waardenburg

Leuven, Peeters, 1998, 16 x 24 cm, 320 p.

Il s’agit des Actes d’un Symposium international qui
s’est tenu a Crét Bérard, prés de Lausanne (Suisse), du 18
au 21 avril 1995, sous les auspices du Département « inter-
facultés » d’histoire et des sciences des religions de
I'Université de cette ville et sous la direction du Prof. Jacques
Waardenburg, maitre d’ceuvre en la matiére. Il s’agissait
d’y faire le point sur « les changements dans la perception
mutuelle des trois religions monothéistes depuis le milieu
du xx® siécle » ; les textes ici publiés, en anglais ou en fran-
cais, ont plus particuliérement trait & cette perception entre
christianisme et islam. J. Waardenburg s’en explique dans
I'« Introduction » (1-17) ol il expose 'ensemble des travaux
et en propose déja une premiére synthése.

La premiére partie est consacrée aux changements
intervenus du cdté chrétien. Christian Troll, dans son
«Changing Catholic Views of Islam » (19-77), passe en revue
les efforts entrepris par de nombreux catholiques a la suite
du Concile de Vatican Il (cf. sa « Déclaration sur les rela-
tions de 'Eglise avec les religions non chrétiennes », Nostra
Aetate, n° 3). Les responsables de I'Eglise, le Pape en téte,
n‘'ont pas manqué d’agir selon ce «nouveau regard », et
nombreux sont ceux qui, a la suite de Louis Massignon, ont
écrit et réfléchi dans la méme ligne, tels Jean-Muhammad
Abd-el-Jalil, Youakim Moubarac, Giulio Basetti-Sani, Jacques
Jomier, Robert Caspar, Hans Kiing et Henri Sanson, dont la
pensée est ici analysée. Le débat qui a suivi a laissé appa-
raitre des changements récents de cette attitude, a la suite
des diverses manifestations du fondamentalisme islamiste
et des conséquences de la Guerre du Golfe (1990-1991).
Jean-Claude Basset fait de méme du point de vue protes-
tant, a travers la diversité de ses tendances, avec « New
Wine in 0ld Wineskins: Changing Protestant Views of
Islam » (79-96), s'interrogeant sur les grandes lignes d’ins-
piration du Conseil CEcuménique des Eglises en matiére de
dialogue interreligieux : le débat a souligné combien il était
difficile de distinguer, en la matiére, le religieux du politi-
que. Astérios Argyriou s’explique ensuite sur « La situation
du dialogue islamo-chrétien dans le monde orthodoxe et en
Gréce » (97-105) : les Eglises de I'Est européen se trouvent
parfois plus proches des Musulmans et solidaires d’eux face
a un Occident jugé trop « moderniste », tout en souffrant
d’une situation minoritaire qui ne favorise pas les initiatives.
Le débat a permis d’évoquer la pensée de Mgr Khodr au
Liban.

La seconde partie donne la parole aux Musulmans.
Abdelmaijid Charfi, avec son « Islam et Christianisme depuis
le milieu du xx® siécle» (107-119), insiste sur I'extréme
variété des attitudes musulmanes face a la modernité et a
I

la laicisation. « Quoi qu’il en soit, écrit-il, personne ne peut
nier que le dialogue est, en soi, une entreprise positive pour,
au moins, quatre raisons: 1. Parce qu'il est aux antipodes
des attitudes belliqueuses du passé qui ont été a l'origine
des conflits armés entre les communautés musulmane et
chrétienne lors des conquétes des débuts de I'islam et sur-
tout des Croisades et de la Reconquista espagnole...;
2. Parce qu'il est, de loin, préférable au dénigrement mu-
tuel systématique, a la diabolisation de I'adversaire et a la
déformation, souvent délibérée, de ses dogmes et de sa
morale...; 3. Parce qu'il constitue, malgré ses insuffisances
et ses limites, un progrés remarquable par rapport a I'igno-
rance phénoménale entretenue pendant des siécles chez la
masse des fidéles...; 4. Et, enfin, parce que dialoguer ne
signifie pas étre d’accord sur tout, mais étre a I'écoute de
l'autre et situer les divergences a leur juste valeur... ». Ahmad
Moussali, avec son «Islamic Fundamentalist Perceptions
of other Monotheistic Religions » (121-157), distingue entre
deux fondamentalismes islamistes, I'un étant radical et
condamnant les «autres» (Sayyid Qutb), I'autre étant
modéré et demandant a tous les croyants de faire cause
commune contre le matérialisme (Hasan al-Banna). Avec
«Le christianisme et les chrétiens vus par deux auteurs
arabes musulmans » (159-211) de Waheeb Hassab Allah,
c’est une approche monographique de la pensée du leader
chiite libanais Muhammad Husayn Fadlallah et du penseur
sunnite égyptien Fahmi Huwaydi qui est proposée au débat
ol beaucoup s’interrogent sur la représentativité des per-
sonnages ainsi étudiés. Hugh Goddard, avec son
« Christianity from the Muslim Perspective : Varieties and
Changes » (213-255), analyse la pensée d’'un certain nombre
de Musulmans engagés dans les entreprises de dialogue,
tels Shabbir Akhtar, Mohammed Arkoun, Hasan Askari,
Mahmud Ayyoub, Abdelmajid Charfi, Saad Ghrab, le prince
Hasan de Jordanie, Ali Merad, Seyyed Hossein Nasr et
Mohammed Talbi, bien qu’aucun d’entre eux n’ait jamais
pensé rédiger et publier un livre sur le christianisme en tant
que tel, comme le fait observer J. Waardenburg. Adnan
Silajdzish décrit enfin les « regards croisés » des Chrétiens
et des Musulmans dans son « Musulmans et Judéo-Chrétiens
ensemble : I'expérience de Bosnie-Herzégovine » (257-270).

Leonard Swidler entend considérer positivement tous
les changements intervenus, avec son « The Age of Global
Dialogue » (271-292). C’est avec optimisme qu’il souligne
les chances d’un dialogue global ot réalité et vérité risquent,
par lui, d’étre confondues, car il insiste sur I'historicisme
contextualisant toutes choses, sur le role de I'intention qui
« dés-absolutise », sur la sociologie de la connaissance, sur
les limites du langage, sur les exigences de I'herméneuti-
que et sur le relativisme des points de vue qu’engendre
tout dialogue. Mais le débat fait bien vite apparaitre qu’il
s’agit 1a d’une vision par trop « occidentalisante » ! Tout ceci
permet au Prof. J. Waardenburg de conclure en constatant
les progrés relatifs d’un changement, plus ou moins mutuel,
dans le regard sur «l'autre», de la part de certains

| BCAI 17 - 2001 79 |

BCAI 17 (2001) Waardenburg Jacques (ed.) : Islam and Christianity (Mutual Perceptions since the Mid-20th Century), recensé par Maurice Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. IsLaAMoOLOGIE

responsables ou spécialistes, tandis que les opinions
publiques n’en sont pas encore 1, surtout lorsque des
«crises » les ramenent bien vite aux stéréotypes de tou-
jours (préjugés et malentendus historiques). Malgré le
caractére partiel et donc limité de cet ensemble d’études,
celles-ci ont néanmoins le mérite de proposer de nouvelles
pistes de recherche qu’il conviendrait de compléter au plan
de ce qui est dit sur «I'autre » dans les manuels scolaires,
les préches, les journaux, la radio et |a télévision, d’un coté
comme de l"autre, car les domaines de l'interculturel et de
linterreligieux sont immenses. J. Waardenburg en est
conscient plus que quiconque, puisqu’il vient de publier, a
ce sujet, Muslim Perceptions of other Religions (A Historical
Survey).

Maurice Borrmans
PISAl, Rome

| BCAI 17 - 2001 80

BCAI 17 (2001) Waardenburg Jacques (ed.) : Islam and Christianity (Mutual Perceptions since the Mid-20th Century), recensé par Maurice Borrmans
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


