
BCAI 17 – 2001 77

II. ISLAMOLOGIE

Taylor Christopher S., In the Vicinity of the Righteous [Catherine Mayeur-Jaouen]

Taylor Christopher S.,
In the Vicinity of the Righteous,
Ziyâra and the Veneration of Muslim
Saints in Late Medieval Egypt

Brill, Leiden, 1999, 264 p.

Le livre longtemps attendu de C.S. Taylor porte sur le
culte des saints musulmans du début du XIIIe au début du
XVIe siècle, large période centrée sur l’époque mamelouke.
Comme son titre ne l’indique malheureusement pas, le livre
de C.S. Taylor sur le culte des saints musulmans ne s’étend
pas à toute l’Égypte, mais se restreint en réalité à l’étude
de la Qarâfa, le grand cimetière du Caire, ce qui constitue
déjà une ample matière.

L’auteur a travaillé principalement à partir de quatre
guides de pèlerinage (ziyæræt) d’époque ayyoubide et
mamelouke: le Mur‡id al-zuwwær ilæ qubºr al-abrær d’al-
Muwaffaq Abº l-Qæsim ‘Abd al-Rahmæn (m. 1218), le MisbæÌ
al-dayÏî… d’Ibn al-Nasî≈ (m. 1297), al-Kawækib al-sayyæra
d’Ibn al-Zayyæt (m. 1412) et le Tuhfat al-aÌbæb wa bufiyat
al-tullæb d’al-Sa≈æwî (vers 1483). Ces sources avaient été
largement défrichées par Yusuf Ragheb dans une série d’ar-
ticles (dûment cités et utilisés par C. Taylor) parus dans
différentes revues scientifiques voici vingt-cinq ou trente
ans. Y. Ragheb avait repéré une vingtaine de guides de pè-
lerinage dont quatre ont survécu jusqu’à aujourd’hui. L’auteur
qui utilise l’édition de deux de ces guides (al-Kawækib et al-
Tuhfa) semble ignorer l’édition (il est vrai récente) d’un
troisième guide, le Mur‡id al-zuwwær, dont il utilise le ma-
nuscrit. C.S. Taylor qui s’appuie largement, par exemple à
propos du tombeau des Sab‘ Banæt ou de celui de ⁄adra
Ωarîfa, sur les articles érudits de Y. Ragheb, ne prétend ja-
mais dans son livre faire œuvre aussi érudite, mais vise
une synthèse agréable et accessible au lecteur non spécia-
liste du culte des saints musulmans. De façon vivante et
alerte, l’auteur décrit un folklore et un légendaire propres à
la Qaræfa. Sa synthèse ne permet pas toujours une
périodisation serrée, entre ce qui relève exactement de cha-
que période, fatimide, ayyoubide, mamelouke. Aucune
datation de l’histoire du culte des saints n’est d’ailleurs ten-
tée. Le choix du plan, thématique, ne permettait pas, il est
vrai, cette périodisation très délicate. Le livre nous propose
donc une vue synchronique, centrée autour d’un vaste XIVe-
XVe siècle.

L’auteur croise la lecture de sa source principale, les
guides de pèlerinage, avec les descriptions de la Qaræfa
par Maqrîzî, ce qui lui permet de remonter aux créations de
mausolées et aux cérémonies de l’époque fatimide.
C.S. Taylor avait déjà consacré dans Muqarnas 9, 1992 une
étude intéressante à la datation et aux facteurs du culte
des saints en Égypte à l’époque fatimide, remettant en cause
la primauté du facteur chiite, avancée par d’autres cher-
cheurs. La Qaræfa a été considérée comme le plus beau
cimetière du monde musulman, ou comme une merveille

du monde. Le chapitre I montre, à juste titre, le caractère
vivant de ce lieu d’inhumation très vaste, et tente de préciser
le vocabulaire employé, de compréhension délicate. qui
comprend en fait des séries de cimetières distincts
(maqbara) ou de série de tombes (qabr, mais aussi tæbºt
ou mas†aba) groupées dans une aire enclose (Ìawma ou
Ìaw‡): on trouvait à la Qaræfa des espaces nombreux pour
les vivants, des mosquées bien sûr, mais aussi des marchés,
des rues, des bains publics et des boulangeries. On y trouvait
des habitants (que l’auteur estime, pour 1526, à 6 % des
habitants du Caire).

Les mausolées eux-mêmes sont à répartir, selon Taylor
qui tente de synthétiser d’après les études précises de
Râghib, en deux types majeurs de construction: la qubba
ou turba, avec son enclos appelé Ìaw‡, et le ma‡had. Ce
classement paraît un peu insuffisant et l’auteur reconnaît
lui-même les flottements sémantiques qui existent entre
ma‡had et masÏid. Outre les mausolées, d’autres bâtiments
de la Qarâfa sont d’ailleurs étudiés par Taylor; ribæ†,
≈ænqah-s, zæwiya-s, et même une madrasa, la Madrasa
∑æliÌiyya… Il existait aussi des Ïawsaq-s (pavillons, à mi-
chemin entre le palais de campagne et le lieu de sociabilité
à l’époque fatimide, pillés par les mamelouks) dont un seul
survivait à l’époque où Maqrîzî rédigeait ses ⁄i†a†. Taylor
tente une comparaison architecturale de ces édifices, en
reprenant, d’après telle ou telle étude, les descriptions de
plans variés. Il évoque également avec finesse les détério-
rations et réaffectations de mausolées, évoquées par les
guides de pèlerinages.

Après le lieu, vient l’étude des pratiques funéraires
déjà présentées à la fin du chapitre I. L’auteur aborde les
thèmes très riches des invocations (du©æ’) individuelles ou
collective; l’insistance mise sur le contact physique avec le
corps du saint (eau des ablutions funéraires; poussière des
tombes). Les phénomènes de lumière, l’odeur suave, la non-
corruption des corps sont autant de caractéristiques des
tombes de saints… Dans son approche, C. Taylor renvoie à
la fois à Peter Brown et à Victor Turner, mais il semble peu
connaître l’immense travail fait en anthropologie religieuse
par les médiévistes occidentalistes qui aurait pu nourrir sa
réflexion, notamment dans les chapitres III et IV.

Le chapitre II étend ses réflexions sur la ziyæra, et sa
licéité. Des personnages qui servent de guides pour les
visites collectives apparaissent au début du XIIIe siècle, at-
testant la vitalité et l’essor des pèlerinages aux tombes des
saints. Les différents itinéraires de la ziyæra ainsi que ses
pratiques sont très bien présentées, essentiellement d’après
les prescriptions du Mur‡id. Mais l’insistance même sur le
comportement prescrit aux dévots laisse apparaître en
filigranes les abus dénoncés par les censeurs. Les livres-
guides de pèlerinage n’évoquent guère des pans entiers de
la religiosité populaire, comme les dhikrs, banquets,
sacrifices, offrandes, décorations et surtout les mouleds,
pourtant bien diffusés à partir du XVe siècle en Égypte. Peut-
être C. Taylor aurait-il pu quitter la seule lecture de ses

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Taylor Christopher S. : In the Vicinity of the Righteous. Ziyâra and the Veneration of Muslim Saints in Late Medieval Egypt, recensé par Catherine Mayeur-
Jaouen
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 78

II. ISLAMOLOGIE

sources pour dresser un tableau plus complet des pratiques
en usage dans les cimetières du Caire. Il aurait ainsi consacré
davantage que l’indigente note 9 p. 64-65 au phénomène
si considérable des mouleds.

Après les excellents deux premiers chapitres, les
chapitres II (sur le saint) et IV (sur les miracles) sont plus
décevants: il s’agit presque uniquement d’une lecture,
d’ailleurs agréable, de récits de miracles racontés de façon
anecdotique, à propos de saints qui ne sont ni datés, ni
situés. De façon générale, C. Taylor semble souvent lire ses
sources au premier degré, sans doute par méconnaissance
de l’hagiographie musulmane. Il a manifestement manqué
à l’auteur, malgré sa vaste bibliographie, quelques lectures
de base pour l’orienter dans un univers dont il semble peu
familier: pour ne prendre qu’un exemple, la thèse d’Éric
Geoffroy (Le soufisme en Égypte et en Syrie sous les
derniers Mamelouks et les premiers Ottomans, orientations
spirituelles et enjeux culturels, Damas, 1995) aurait fourni
une armature plus solide à sa typologie de miracles ou de
saints.

Le chapitre V porte sur les attaques contre la ziyæra
d’après Ibn Taymiyya et Ibn Qayyim al-Íawziyya, et montre
que ce sont des rites et des pratiques qui sont principale-
ment visés, portés par la crainte d’une confusion avec les
chrétiens. Le chapitre VI vient en écho évoquer la défense
légale de la ziyæra, notamment par Taqî al-Dîn al-Subkî
(m. 1355).

Le livre de C. Taylor est donc une contribution utile,
mais lacunaire. On ne peut comprendre que le livre d’Ernst
Bannerth (Islamische Wahlfahrtsstätten Kairos, Schriften
des österreichischen Kulturinstituts, Bd 2, Le Caire, 1973)
indispensable au sujet, soit absent de la bibliographie. La
traduction du Guide des lieux de pèlerinage de Harawî par
Janine Sourdel-Thomine (Damas, 1957), citée rapidement
dans l’introduction, n’est pas davantage utilisée. On doit
aussi déplorer, pour un sujet centré sur l’espace religieux,
la quasi-absence de cartes, et surtout de cartes diachro-
niques qui montreraient l’évolution de la Qaræfa au fur et à
mesure des siècles. Les plans proposés p. 16-17 sont des
schémas de repérage plus que de véritables cartes; le tra-
vail de géographie historique de la religiosité cairote reste
donc à fournir.

Catherine Mayeur-Jaouen
Université de Paris IV

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Taylor Christopher S. : In the Vicinity of the Righteous. Ziyâra and the Veneration of Muslim Saints in Late Medieval Egypt, recensé par Catherine Mayeur-
Jaouen
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


