| 1. IsLaAMoOLOGIE |

Taylor Christopher S.,

In the Vicinity of the Righteous,
Ziyara and the Veneration of Muslim
Saints in Late Medieval Egypt

Brill, Leiden, 1999, 264 p.

Le livre longtemps attendu de C.S. Taylor porte sur le
culte des saints musulmans du début du X au début du
XVIE siecle, large période centrée sur 'époque mamelouke.
Comme son titre ne I'indique malheureusement pas, le livre
de C.S. Taylor sur le culte des saints musulmans ne s'étend
pas a toute 'Egypte, mais se restreint en réalité a I'étude
de la Qarafa, le grand cimetiére du Caire, ce qui constitue
déja une ample matiére.

Lauteur a travaillé principalement a partir de quatre
guides de pélerinage (ziyarat) d’époque ayyoubide et
mamelouke : le MurSid al-zuwwar ila qubar al-abrar d’al-
Muwaffaq Abl FQasim ‘Abd al-Rahman (m. 1218), le Misbah
al-daygi... d’lbn al-Nasih (m. 1297), al-Kawakib al-sayyara
d’lbn al-Zayyat (m. 1412) et le Tuhfat al-ahbab wa bugyat
aktullab d’al-Sahawi (vers 1483). Ces sources avaient été
largement défrichées par Yusuf Ragheb dans une série d’ar-
ticles (dliment cités et utilisés par C. Taylor) parus dans
différentes revues scientifiques voici vingt-cing ou trente
ans. Y. Ragheb avait repéré une vingtaine de guides de pé-
lerinage dont quatre ont survécu jusqu’a aujourd’hui. Lauteur
qui utilise I'édition de deux de ces guides (a-Kawakib et al-
Tuhfa) semble ignorer Iédition (il est vrai récente) d’un
troisieme guide, le MurSid al-zuwwar, dont il utilise le ma-
nuscrit. C.S. Taylor qui s’appuie largement, par exemple &
propos du tombeau des Sab‘ Banat ou de celui de Hadra
Sarifa, sur les articles érudits de Y. Ragheb, ne prétend ja-
mais dans son livre faire ceuvre aussi érudite, mais vise
une synthése agréable et accessible au lecteur non spécia-
liste du culte des saints musulmans. De fagon vivante et
alerte, 'auteur décrit un folklore et un Iégendaire propres a
la Qarafa. Sa synthése ne permet pas toujours une
périodisation serrée, entre ce qui reléve exactement de cha-
que période, fatimide, ayyoubide, mamelouke. Aucune
datation de I'histoire du culte des saints n’est d’ailleurs ten-
tée. Le choix du plan, thématique, ne permettait pas, il est
vrai, cette périodisation trés délicate. Le livre nous propose
donc une vue synchronique, centrée autour d’un vaste XIve-
XVE siécle.

Lauteur croise la lecture de sa source principale, les
guides de pélerinage, avec les descriptions de la Qarafa
par Magrizi, ce qui lui permet de remonter aux créations de
mausolées et aux cérémonies de I'’époque fatimide.
C.S. Taylor avait déja consacré dans Mugarnas 9, 1992 une
étude intéressante a la datation et aux facteurs du culte
des saints en Egypte a 'époque fatimide, remettant en cause
la primauté du facteur chiite, avancée par d’autres cher-
cheurs. La Qarafa a été considérée comme le plus beau
cimetiére du monde musulman, ou comme une merveille
I

du monde. Le chapitre | montre, a juste titre, le caractére
vivant de ce lieu d’inhumation trés vaste, et tente de préciser
le vocabulaire employé, de compréhension délicate. qui
comprend en fait des séries de cimetiéres distincts
(magbara) ou de série de tombes (gabr, mais aussi fabit
ou mastaba) groupées dans une aire enclose (hawma ou
haws) : on trouvait a la Qarafa des espaces nombreux pour
les vivants, des mosquées bien sir, mais aussi des marchés,
des rues, des bains publics et des boulangeries. On y trouvait
des habitants (que I'auteur estime, pour 1526, a 6 % des
habitants du Caire).

Les mausolées eux-mémes sont & répartir, selon Taylor
qui tente de synthétiser d’aprés les études précises de
Raghib, en deux types majeurs de construction: la qubba
ou turba, avec son enclos appelé haws, et le mashad. Ce
classement parait un peu insuffisant et I'auteur reconnait
lui-méme les flottements sémantiques qui existent entre
masShad et masgid. Outre les mausolées, d’autres batiments
de la Qarafa sont d’ailleurs étudiés par Taylor; ribat,
hanqah-s, zawiya-s, et méme une madrasa, la Madrasa
Salihiyya... Il existait aussi des gawsag-s (pavillons, a mi-
chemin entre le palais de campagne et le lieu de sociabilité
a I'époque fatimide, pillés par les mamelouks) dont un seul
survivait a I'époque ou Magrizi rédigeait ses Hifat. Taylor
tente une comparaison architecturale de ces édifices, en
reprenant, d’aprés telle ou telle étude, les descriptions de
plans variés. Il évoque également avec finesse les détério-
rations et réaffectations de mausolées, évoquées par les
guides de pélerinages.

Apres le lieu, vient I'étude des pratiques funéraires
déja présentées a la fin du chapitre I. Lauteur aborde les
thémes trés riches des invocations (du‘@’) individuelles ou
collective ; 'insistance mise sur le contact physique avec le
corps du saint (eau des ablutions funéraires ; poussiére des
tombes). Les phénomeénes de lumiére, 'odeur suave, la non-
corruption des corps sont autant de caractéristiques des
tombes de saints... Dans son approche, C. Taylor renvoie a
la fois & Peter Brown et a Victor Turner, mais il semble peu
connaitre 'immense travail fait en anthropologie religieuse
par les médiévistes occidentalistes qui aurait pu nourrir sa
réflexion, notamment dans les chapitres Iii et Iv.

Le chapitre 1l étend ses réflexions sur la ziyara, et sa
licéité. Des personnages qui servent de guides pour les
visites collectives apparaissent au début du Xil® siécle, at-
testant la vitalité et I'essor des pélerinages aux tombes des
saints. Les différents itinéraires de la ziyara ainsi que ses
pratiques sont trés bien présentées, essentiellement d’aprés
les prescriptions du Mursid. Mais I'insistance méme sur le
comportement prescrit aux dévots laisse apparaitre en
filigranes les abus dénoncés par les censeurs. Les livres-
guides de pélerinage n’évoquent guére des pans entiers de
la religiosité populaire, comme les dhikrs, banquets,
sacrifices, offrandes, décorations et surtout les mouleds,
pourtant bien diffusés a partir du xve siécle en Egypte. Peut-
étre C. Taylor aurait-il pu quitter la seule lecture de ses

BCAI 17 (2001) Taylor Christopher S. : In the Vicinity of the Righteous. Ziyara and the Veneration of Muslim Saints in Late Medieval Egypt, recensé par Catherine Mayeur-

Jaouen

© IFAO 2026

| BCAI 17 — 2001

BCAl en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. IsLaAMoOLOGIE |

sources pour dresser un tableau plus complet des pratiques
en usage dans les cimetiéres du Caire. Il aurait ainsi consacré
davantage que l'indigente note 9 p. 64-65 au phénomene
si considérable des mouleds.

Aprés les excellents deux premiers chapitres, les
chapitres Il (sur le saint) et Iv (sur les miracles) sont plus
décevants: il s'agit presque uniquement d’une lecture,
d’ailleurs agréable, de récits de miracles racontés de fagon
anecdotique, a propos de saints qui ne sont ni datés, ni
situés. De fagon générale, C. Taylor semble souvent lire ses
sources au premier degré, sans doute par méconnaissance
de I'hagiographie musulmane. Il a manifestement manqué
a I'auteur, malgré sa vaste bibliographie, quelques lectures
de base pour l'orienter dans un univers dont il semble peu
familier : pour ne prendre qu'un exemple, la thése d’Eric
Geoffroy (Le soufisme en Egypte et en Syrie sous les
derniers Mamelouks et les premiers Oftomans, orientations
spirituelles et enjeux culturels, Damas, 1995) aurait fourni
une armature plus solide a sa typologie de miracles ou de
saints.

Le chapitre v porte sur les attaques contre la ziyara
d’aprés Ibn Taymiyya et Ibn Qayyim al-Gawziyya, et montre
que ce sont des rites et des pratiques qui sont principale-
ment visés, portés par la crainte d’une confusion avec les
chrétiens. Le chapitre vi vient en écho évoquer la défense
légale de la ziyara, notamment par Taqgi al-Din al-Subki
(m. 1355).

Le livre de C. Taylor est donc une contribution utile,
mais lacunaire. On ne peut comprendre que le livre d’Ernst
Bannerth (/slamische Wahlfahrtsstétten Kairos, Schriften
des osterreichischen Kulturinstituts, Bd 2, Le Caire, 1973)
indispensable au sujet, soit absent de la bibliographie. La
traduction du Guide des lieux de pélerinage de Harawi par
Janine Sourdel-Thomine (Damas, 1957), citée rapidement
dans lintroduction, n’est pas davantage utilisée. On doit
aussi déplorer, pour un sujet centré sur I'espace religieux,
la quasi-absence de cartes, et surtout de cartes diachro-
niques qui montreraient I'évolution de la Qarafa au fur et a
mesure des siecles. Les plans proposés p. 16-17 sont des
schémas de repérage plus que de véritables cartes;; le tra-
vail de géographie historique de la religiosité cairote reste
donc a fournir.

Catherine Mayeur-Jaouen
Université de Paris IV

| BCAI |17 - 2001 78
BCAI 17 (2001) Taylor Christopher S. : In the Vicinity of the Righteous. Ziyara and the Veneration of Muslim Saints in Late Medieval Egypt, recensé par Catherine Mayeur-
Jaouen
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net



http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


