
BCAI 17 – 2001 75

II. ISLAMOLOGIE

Shahrastani ‘Abd al-Karim, Majlis: Discours sur l’Ordre et la création [Guy Monot]

Shahrastani ¢Abd al-Karim (m. 548/1153),
Majlis: Discours sur l’Ordre et la création.
Traduction, avec introduction et notes,
de la dernière édition de Jalâli Nâ’ini
par Diane Steigerwald

Canada, Les Presses de l’Université Laval, 1998.
15 _ 23 cm., 168 p.

Après une très brève préface de Wilferd Madelung et
un avant-propos où l’auteur impavide, après avoir pris appui
sur Empédocle et Platon, nous laisse entrevoir son dessein
de «reconstituer une image fidèle» de la contribution de
Îasan-i ∑abbæÌ à la théosophie ismaélienne (p. 4), on arrive
au cœur de l’ouvrage. À savoir d’un côté une introduction
approfondie, et de l’autre, avec l’utile reprise de l’édition
Næ©înî, la traduction, parfois douteuse mais abondamment
annotée, du MaÏlis.

L’introduction commence par présenter les grands
courant de la pensée religieuse de l’islam, et particulière-
ment l’ismaélisme. L’auteur en effet prend acte des travaux
convergents de plusieurs chercheurs depuis quarante ans,
et les étaye encore par son étude du MaÏlis: la conclusion
en est que Ωahrastænî expose et professe dans son MaÏlis
(comme dans son commentaire coranique) une pensée
nettement ismaélienne.

Madame Steigerwald, comme en témoignait déjà son
précédent ouvrage (1), a fait d’immenses lectures, et son
introduction comme ses notes sont une mine de références
aux auteurs ismaéliens (al-Qæ∂î al-Nu©mæn, Abº Ya©qºb al-
SiÏistænî, les Haft Bæb…), à flazælî également (ce qui n’est
pas moins intéressant), aux orientalistes enfin, où domine
Henry Corbin. L’influence de celui-ci se fait sentir trop maté-
riellement dans le vocabulaire. Pourquoi traduire par
«Absconditum» et «Déité» (p. 35, 38, 40) le même mot
arabe rendu ailleurs par «Allâh» (p. 40, 47, 52), puis par
«Dieu» (p. 44, 46, 52)? De même les Kalimæt, i. e. les
paroles, deviennent des «Logoi»! Cela ne contribue ni à la
clarté, ni à l’objectivité de l’analyse. L’auteur d’autre part,
lorsqu’elle présente les notions et thèmes de Ωahrastænî,
les mêle sans cesse aux conceptions voisines des autres
ismaéliens connus. Ce n’est pas de bonne méthode. Il fau-
drait d’abord exposer la doctrine du MaÏlis (et montrer ses
parallèles à d’autres livres de la même plume), puis dans
une seconde étape en comparer les points saillants aux
ismaéliens antérieurs et postérieurs pour y dégager les
points de rencontre éventuels.

À la p. 95, ligne 15 du texte persan, corriger pah en
keh. Nous ne voyons guère de sens à la traduction corres-
pondante: «Mon visage en lui-même est le miroir de mon
visage qui est toujours [dirigé] vers [le] créateur des cieux
et de la terre». Formulons l’hypothèse qu’il faille lire æyine-i.
On aurait alors deux phrases en plein accord au contexte:
«Ma propre face est un miroir: c’est ma face qui sans cesse
est la face de la nature originelle tournée vers le Créateur

des cieux et de la terre». D’autre part, mudabbir ne veut
pas dire «éducateur» (p. 95), mais «gouverneur» (comme
p. 87). Dans cet ouvrage, le seul qui nous reste de son
auteur en persan, on peut noter la rémanence du lexique
religieux national: non seulement namæz pour «prière
rituelle» (comme aujourd’hui encore), mais aussi îzad et
⁄udæy pour «Dieu» (p. 92, 99), et rastegæri pour «Résur-
rection» au moins une fois (2).

Nous voudrions maintenant par quelques exemples
mettre en évidence la densité du texte de Ωahrastæni. L’Ordre
et la création, tel est le thème fondamental du Discours. La
notion d’un Ordre divin comme entité ou réalité primordiale,
et de sa relation de supériorité par rapport à la création, est
l’objet de longs développements qui commencent à la pre-
mière ligne et ponctuent la suite (p. 92, 99 sq.). C’était déjà
l’idée centrale des Ìanîfs en qui Ωahrastænî s’exprime dans
les Milal (3), et elle est constamment mise en œuvre dans
les MafætîÌ al-asrær (4). Or c’est une conception typiquement
ismaélienne. On ne s’étonne donc pas que notre auteur cite
abondamment un ≈abar de •a©far al-∑ædiq: «Dieu (qu’il
soit exalté!) a fondé sa religion à la ressemblance de sa
création…» (5), et le fasse suivre immédiatement de ce com-
mentaire: «la création et l’Ordre sont cette même base, ce
même fondement: l’Ordre et la religion d’un côté, la créa-
tion et la loi de l’autre» (6).

La même dichotomie sous-tend la mention du Maître
de la Résurrection, Ìækim-i qiyæmat (p. 88). Car ce person-
nage, unique détenteur des connaissances suprêmes, est
explicitement identifié (p. 104 sq.) au Juge de la Résurrec-
tion, qæ∂î-yi qiyæmat, contre-distingué du Juge de la loi. Dans
son commentaire coranique en arabe, Ωahrastænî mentionne
souvent le Ìækim al-qiyæma (parfois appelé ÒæÌib al-qiyæma),
qu’il distingue toujours du Ìækim al-‡arî©a, généralement
avec rappel de leur correspondance aux deux statuts du
réel, à savoir l’achevé (mafrºfi) et l’inchoatif (musta’naf) (7).

Le discours contient l’explication remarquables de deux
passages coraniques: le refus par Abraham d’adorer les
astres et surtout l’enseignement accordé à Moïse par le
mystérieux ⁄i∂r (8). La page finale en fait la synthèse sous
un mode elliptique. Le caractère abrupt de cette conclusion
vient de ce qu’elle a manifestement été abrégée dans sa

(1) Diane Steigerwald, La pensée philosophique et théologique et
Shahrastani, Les Presses  de l’Université Laval, 1997 (cf. Bulletin critique
nº 15, 1999, p. 79-81).
(2) P. 94, ligne 8 du texte persan (corriger le texte français).
(3) Le principe en est posé dès le début de la discussion (cf. trad. dans
Livre des religions et des sectes, t. II, 104) et  est au coeur de la IXe

controverse (ibid., 130 sq.). Voir déjà le t. I, 556.
(4)  À commencer par leur Introduction (fol. 23 vº, lignes 4-17). Citons
seulement aussi le fol. 230 rº, lignes 12-15, expliquant Coran 2, 115.
(5)  Deux fois dans la même p. 91 du MaÏlis; de même, livre, t. I, 168;
MafætiÌ, fol. 38 vº, 1. 20; 59 vº, 1. 22 sq.; 111 rº, 1. 9-11.
(6)  MaÏlis, p. 92. L’opposition entre la religion (dîn) et la loi (‡arî©a) est
explicite en MafætiÌ, fol. 400 vº, lignes 12-16.
(7)  Voir par ex. MafætiÌ, fol. 184 vº, 123- 185 a, 1.2; fol. 237 rº, 1. 2-4.
(8)  Coran 6, 76-79 et 18, 65-82.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Shahrastani ʿAbd al-Karim (m. 548/1153): Majlis: Discours sur l’Ordre et la création. Traduction, avec introduction et notes, de la dernière édition de Jalâli
Nâ’ini par Diane Steigerwald, recensé par Guy Monot
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 76

II. ISLAMOLOGIE

fixation écrite. Nous pensons de plus que le texte en est
corrompu. Quoi qu’il en soit, l’argument reste clair. Les deux
parties de la ‡ahæda professent, l’une le tawÌîd (dont
Abraham est le modèle), l’autre la nubuwwa (représentée
ici par Moïse). Ce thème, déjà exposé p. 93 sq., est fréquent
dans les autres ouvrages d’Abº l-FatÌ: l’islam, dit-il avec
insistance, ne s’accomplit que dans ce qu’il appelle le
Ìanîfisme (9). Il y a plus. La reconnaissance du charisme
prophétique, sans laquelle il n’y a pas de véritable mono-
théisme, requiert elle même une troisième dimension:
l’adhésion à l’imamat. C’est le Qæ’im de p. 84 ou l’Amîr al-
mu’minîn de p. 109. Cette profession patente de chiisme
termine le MaÏlis en point d’orgue, avec l’évocation du
double «trésor» coranique, tanzîl et ta’wîl, remis entre les
mains de Îasan et Îusayn.

Une excellente bibliographie et un bon index achèvent
ce petit livre fort utile.

Guy Monot
EPHE, Paris

(9) Cf. MaÏlis, 95, al. 3; Milal,  passim; MafætiÌ,  fol. 242 vº, lignes 4-
10; 397 vº, lignes 11-13.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Shahrastani ʿAbd al-Karim (m. 548/1153): Majlis: Discours sur l’Ordre et la création. Traduction, avec introduction et notes, de la dernière édition de Jalâli
Nâ’ini par Diane Steigerwald, recensé par Guy Monot
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


