| 1. IsLaAMoOLOGIE

Shahrastani ‘Abd al-Karim (m. 548/1153),
Majlis : Discours sur I'Ordre et la création.
Traduction, avec introduction et notes,
de la derniére édition de Jalali N&’ini

par Diane Steigerwald

Canada, Les Presses de I'Université Laval, 1998.
15 x 23 cm., 168 p.

Apreés une trés bréve préface de Wilferd Madelung et
un avant-propos o I'auteur impavide, aprés avoir pris appui
sur Empédocle et Platon, nous laisse entrevoir son dessein
de «reconstituer une image fidéle » de la contribution de
Hasan-i Sabbah a la théosophie ismaélienne (p. 4), on arrive
au cceur de l'ouvrage. A savoir d’'un coté une introduction
approfondie, et de 'autre, avec I'utile reprise de I'édition
Na‘ini, la traduction, parfois douteuse mais abondamment
annotée, du Maglis.

Lintroduction commence par présenter les grands
courant de la pensée religieuse de I'islam, et particuliére-
ment I'ismaélisme. Lauteur en effet prend acte des travaux
convergents de plusieurs chercheurs depuis quarante ans,
et les étaye encore par son étude du Maglis : la conclusion
en est que Sahrastani expose et professe dans son Maglis
(comme dans son commentaire coranique) une pensée
nettement ismaélienne.

Madame Steigerwald, comme en témoignait déja son
précédent ouvrage ("), a fait d’immenses lectures, et son
introduction comme ses notes sont une mine de références
aux auteurs ismaéliens (al-Qadi al-Nu‘man, Abu Ya‘qub al-
Sigistani, les Haft Bab...), a Gazali également (ce qui n’est
pas moins intéressant), aux orientalistes enfin, ou domine
Henry Corbin. Linfluence de celui-ci se fait sentir trop maté-
riellement dans le vocabulaire. Pourquoi traduire par
«Absconditum » et « Déité » (p. 35, 38, 40) le méme mot
arabe rendu ailleurs par «Allah» (p. 40, 47, 52), puis par
«Dieu» (p. 44, 46, 52)? De méme les Kalimat, i. e. les
paroles, deviennent des « Logoi » ! Cela ne contribue niala
clarté, ni a l'objectivité de I'analyse. Lauteur d’autre part,
lorsqu’elle présente les notions et themes de Sahrastani,
les méle sans cesse aux conceptions voisines des autres
ismaéliens connus. Ce n’est pas de bonne méthode. Il fau-
drait d’abord exposer la doctrine du Maglis (et montrer ses
paralléles a d’autres livres de la méme plume), puis dans
une seconde étape en comparer les points saillants aux
ismaéliens antérieurs et postérieurs pour y dégager les
points de rencontre éventuels.

Ala p. 95, ligne 15 du texte persan, corriger pah en
keh. Nous ne voyons guére de sens a la traduction corres-
pondante : « Mon visage en lui-méme est le miroir de mon
visage qui est toujours [dirigé] vers [le] créateur des cieux
et de la terre ». Formulons 'hypothése qu'il faille lire ayine-i.
On aurait alors deux phrases en plein accord au contexte::
«Ma propre face est un miroir : ¢’est ma face qui sans cesse
est la face de la nature originelle tournée vers le Créateur
I

des cieux et de la terre ». D’autre part, mudabbir ne veut
pas dire « éducateur » (p. 95), mais « gouverneur » (comme
p. 87). Dans cet ouvrage, le seul qui nous reste de son
auteur en persan, on peut noter la rémanence du lexique
religieux national: non seulement namaz pour «priére
rituelle » (comme aujourd’hui encore), mais aussi izad et
Huday pour «Dieu» (p. 92, 99), et rastegari pour « Résur-
rection » au moins une fois 2.

Nous voudrions maintenant par quelques exemples
mettre en évidence la densité du texte de Sahrastani. L'Ordre
et la création, tel est le théme fondamental du Discours. La
notion d’un Ordre divin comme entité ou réalité primordiale,
et de sa relation de supériorité par rapport & la création, est
I'objet de longs développements qui commencent a la pre-
miére ligne et ponctuent la suite (p. 92, 99 sq.). Cétait déja
lidée centrale des hanifs en qui Sahrastani s’exprime dans
les Milal ¥, et elle est constamment mise en ceuvre dans
les Mafatih al-asrar ). Or ¢’est une conception typiquement
ismaélienne. On ne s’étonne donc pas que notre auteur cite
abondamment un habar de Ga‘far al-Sadiq: «Dieu (qu'il
soit exalté!) a fondé sa religion a la ressemblance de sa
création... » ), et le fasse suivre immédiatement de ce com-
mentaire : «la création et I'Ordre sont cette méme base, ce
méme fondement: I'Ordre et la religion d’'un c6té, la créa-
tion et la loi de I'autre » ©).

La méme dichotomie sous-tend la mention du Maitre
de la Résurrection, hakim-i giyamat (p. 88). Car ce person-
nage, unique détenteur des connaissances suprémes, est
explicitement identifié (p. 104 sq.) au Juge de la Résurrec-
tion, qadryi giyamat, contre-distingué du Juge de la loi. Dans
son commentaire coranique en arabe, Sahrastani mentionne
souvent le hakim al-qiyama (parfois appelé sahib al-giyama),
qu'il distingue toujours du hakim al-Sari‘a, généralement
avec rappel de leur correspondance aux deux statuts du
réel, a savoir 'achevé (mafrag) et 'inchoatif (musta’naf) 7.

Le discours contient I'explication remarquables de deux
passages coraniques: le refus par Abraham d’adorer les
astres et surtout I'enseignement accordé a Moise par le
mystérieux Hidr ). La page finale en fait la synthése sous
un mode elliptique. Le caractére abrupt de cette conclusion
vient de ce qu’elle a manifestement été abrégée dans sa

(1) Diane Steigerwald, La pensée philosophique et théologique et
Shahrastani, Les Presses de I'Université Laval, 1997 (cf. Bulletin critique
no 15, 1999, p. 79-81).

(2) P. 94, ligne 8 du texte persan (corriger le texte francais).

(3) Le principe en est posé dés le début de la discussion (cf. trad. dans
Livre des religions et des sectes, t. Il, 104) et est au coeur de la IX®
controverse (ibid., 130 sq.). Voir déja le t. |, 556.

(4) A commencer par leur Introduction (fol. 23 ve, lignes 4-17). Citons
seulement aussi le fol. 230 re, lignes 12-15, expliquant Coran 2, 115.
(5) Deux fois dans la méme p. 91 du Maglis ; de méme, livre, t. |, 168 ;
Mafatih, fol. 38 vo, 1. 20; 59 vo, 1. 22 sq.; 111 1o, 1. 9-11.

(6) Maglis, p. 92. Lopposition entre la religion (din) et la loi (Sari‘a) est
explicite en Mafatih, fol. 400 v°, lignes 12-16.

(7) Voir par ex. Mafatih, fol. 184 ve, 123- 185 a, 1.2; fol. 237 ro, 1. 2-4.
(8) Coran 6, 76-79 et 18, 65-82.

| BCAI |17 - 2001 75
BCAI 17 (2001) Shahrastani ‘Abd al-Karim (m. 548/1153): Majlis: Discours sur I’Ordre et la création. Traduction, avec introduction et notes, de la derniére édition de Jalali
N&’ini par Diane Steigerwald, recensé par Guy Monot
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. IsLaAMoOLOGIE |

fixation écrite. Nous pensons de plus que le texte en est
corrompu. Quoi qu'’il en soit, 'argument reste clair. Les deux
parties de la Sahada professent, I'une le tawhid (dont
Abraham est le modeéle), l'autre la nubuwwa (représentée
ici par Moise). Ce théeme, déja exposé p. 93 sq., est fréquent
dans les autres ouvrages d’Abu |-Fath : I'islam, dit-il avec
insistance, ne s’accomplit que dans ce qu’il appelle le
hanifisme ). Il y a plus. La reconnaissance du charisme
prophétique, sans laquelle il n’y a pas de véritable mono-
théisme, requiert elle méme une troisieme dimension:
I'adhésion a I'imamat. C’est le Qa’im de p. 84 ou I’Amir al-
mu’minin de p. 109. Cette profession patente de chiisme
termine le Maglis en point d’orgue, avec I'évocation du
double «trésor » coranique, tanzil et ta'wil, remis entre les
mains de Hasan et Husayn.

Une excellente bibliographie et un bon index achévent
ce petit livre fort utile.

Guy Monot
EPHE, Paris

(9) Cf. Maglis, 95, al. 3; Milal, passim; Mafatih, fol. 242 ve, lignes 4-
10; 397 v°, lignes 11-13.

I I
| BCAI 17 - 2001 76

BCAI 17 (2001) Shahrastani ‘Abd al-Karim (m. 548/1153): Majlis: Discours sur I’Ordre et la création. Traduction, avec introduction et notes, de la derniére édition de Jalali
N&’ini par Diane Steigerwald, recensé par Guy Monot
© IFAO 2026 BCAIl en ligne http://www.ifao.egnet.net



http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


