
BCAI 17 – 2001 73

II. ISLAMOLOGIE

Ruspoli Stéphane, Le livre des théophanies d’Ibn ‘Arabî [Denis Gril]

Ruspoli Stéphane,
Le livre des théophanies d’Ibn ¢Arabî.
Introduction philosophique, commentaire
et traduction annotée du Kitâb al-tajalliyât

Paris, Éditions du Cerf, 2000, 392 p.

M. Stéphane Ruspoli a publié, voici une vingtaine
d’années, une traduction d’un chapitre des FutºÌæt al-
Makkiyya sous le titre L’alchimie du bonheur parfait (Paris
Berg International 1981). Dans sa recension de cet ouvrage,
Michel Chodkiewicz avait émis les plus grandes réserves
sur l’introduction et surtout sur la traduction (Bulletin criti-
que nº 2 1985 p. 279-80). Le présent compte-rendu ne peut,
hélas, que faire un constat identique. Pourtant le traducteur
n’a pas ménagé sa besogne. À partir d’un texte arabe rela-
tivement court (53 p. dans l’édition de Haydaræbæd 1948
t. 2), S.R. fait précéder sa traduction d’une «Introduction
philosophique» et la fait suivre d’une «Présentation suivie
des théophanies» où il consigne les remarques que lui sug-
gèrent le texte d’Ibn ©Arabî. La traduction (p. 105-235) est
elle-même abondamment annotée, mais l’interprète ne s’en
est pas tenu là. Inspiré par les TaÏalliyæt, il propose au lec-
teur six théophanies «apocryphes» de son cru. Il n’y aurait
pas lieu de s’en scandaliser si la pertinence de bien des
propos tenus dans l’introduction ou les commentaires ne
trahissaient une grande désinvolture vis-à-vis d’un texte
majeur de la spiritualité musulmane, tant par sa valeur
littéraire que par son contenu, que seule une longue fré-
quentation de l’œuvre d’Ibn ©Arabî permet, non sans difficulté,
d’approcher, ainsi que par son lien étroit avec l’histoire doc-
trinale du soufisme. S.R. conscient de cette importance,
n’a pas ménagé sa peine pour rechercher les références
nombreuses, principalement dans la littérature du soufisme,
auxquelles l’étude d’un tel texte oblige de recourir. Il est
vrai que le travail d’Osman Yahya lui a facilité la tâche ou
aurait dû dans certains cas la lui faciliter. Ce dernier a édité
les TaÏalliyæt, accompagnée de deux commentaires, celui
du disciple direct d’Ibn ©Arabî, Ismæ©îl b. Sawdakîn, composé
pour l’essentiel des commentaires de son maître et celui,
beaucoup plus développé, d’un auteur anonyme – peut-
être ©Abd al-Karîm al-•îlî. O. Yahya qui disposait, entre autres,
d’un manuscrit autographe, a donné des TaÏalliyæt une
édition critique très sûre, accompagnée d’une annotation
érudite, publiée dans al-Ma‡riq nº 60-1 1966-1967 (repro-
duite en un volume, Téhéran 1988).

Voici, à titre d’exemples, quelques-uns des problèmes
posés par cette traduction:

§ 1 trad. p. 108, éd. O. Yahya, Téhéran p. 146: al-
Ìamdu li-llæh muÌakkim al-©aql al-ræsi≈ fî ©ælam al-baræzi≈
bi-wasæ†at al-fikr al-‡æmi≈ wa ƒikr al-maÏd al-bæƒi≈ ma©qil
al-a©ræs maÌall wuÏºd al-anfæs…

«Louange à Dieu, le recteur de l’intellect souverain
qu’il a fixé à demeure dans l’«univers des barzakhs» au

moyen de la haute méditation et de la fière invocation de la
gloire; intellect qui sert de refuge aux époux spirituels et de
support providentiel aux souffles des êtres …».

Nous proposons cette traduction qui n’est sans doute
pas meilleure mais fait l’économie d’ajouts inutile:

«Louange à Dieu qui a conféré autorité à l’intellect
confirmé dans l’univers des mondes intermédiaires par la
médiation de la réflexion élevée et de la remémoration
sublime de la gloire, refuge des épousés, lieu où les souffles
viennent à l’existence …

§ 3 trad. p. 109, O.Y. § 107 p. 148. Il est dit du «talis-
man» qu’il a été nommé ainsi (†ilasm) «à cause de son
renversement. Cela signifie que le talisman donne plein
pouvoir à celui qui en est investi» (ya©nî anna-hu musalla†
©alæ mæ wukkila bi-hi), ce qu’il faut évidemment compren-
dre ainsi: «il lui est donné un pouvoir de contrainte sur ce
qui lui a été confié».

On peut relever aussi un certain nombre de faux sens:
§ 5 p. 112, O.Y. § 110 p. 172. Bi-tarîq al-îmæ’ wa-îÏæz

est traduit: «de manière concise et rapide» , c’est-à-dire:
«de façon allusive et concise».

§ 6 p. 113 O.Y. § 11-12 p. 174-175. La traduction er-
ronée de Ïædda par «excellence», alors que ce terme signifie
«voie», sans doute par confusion entre les racines •DD et
•WD, en dit long sur la connaissance qu’a le traducteur de
la morphologie arabe. Dans le même paragraphe, il n’a pas
compris non plus le sens de la prière où l’auteur demande à
être affranchi «du combat contre les désirs des âmes pri-
sonnières des corps» et non «des pièges qui font
succomber les âmes demeurant prisonnières des corps».
Il est à craindre qu’il ne se soit contenté de travailler ici sur
l’édition non critique de Îaydaræbæd qui donne effective-
ment mukæyada au lieu de mukæbada.

§ 8 p. 116, O.Y. § 122 p. 183. Dans le passage
suivant: «Dedans tu aperçois ce qui se trouve inscrit à ton
propre degré de progression (fî daraÏi-ka), et ce qui de-
meure encore caché au champ de ton regard concernant
les autres degrés [te restant à parcourir]» (wa mæ ≈ubbi’a
la-ka min qurrat a©yun fî durÏi-ka), on reste étonné que le
traducteur n’ait pas saisi l’allusion à Coran 32: 17 et n’ait
pas fait la différence entre daraÏ et durÏ. L’utilisation de
l’édition de O. Yahya lui aurait évité pareille confusion. Il
faut donc traduire ainsi: «En lui tu apercevras ce qui a été
inscrit pour toi dans ton degré et ce qui a été tenu caché
pour toi dans ton coffret intérieur comme “fraîcheur des
yeux”».

§ 98 p. 179 O.Y. § 323 p. 383. Dans ce taÏallî où Ibn
¢Arabî interroge ÎallæÏ sur l’expression des philosophes «ô
Cause des causes…» , la réponse de ce dernier: i©lam anna
‘llæh ya≈luqu l-asbæb ne doit pas être traduite par «Sache
que Dieu a créé les causes» mais par un verbe au présent.
Il ne s’agit nullement d’un détail, mais au contraire d’un
point essentiel de la doctrine d’Ibn ¢Arabî: la création per-
pétuelle. La traduction: «S’il était une cause, Il serait
rattachable et s’il était rattachable on ne pourrait lui attribuer

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Ruspoli Stéphane : Le livre des théophanies d’Ibn ʿArabī. Introduction philosophique, commentaire et traduction annotée du Kitâb al-tajalliyât, recensé
par Denis Gril
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 74

II. ISLAMOLOGIE

la perfection» n’est pas très heureuse. Pourquoi ne pas
traduire simplement irtaba†a par «Il serait lié». ÎallæÏ,
prenant acte d’une réponse d’Ibn ¢Arabî, confirme: «C’est
ainsi qu’il faut le connaître» Il ajoute ce conseil: fa-Úbut
«tiens-toi y fermement!», traduit par une simple informa-
tion: «Et il approuva». Non seulement, c’est une
inexactitude, mais de plus elle rompt l’enchaînement du
récit, puisque ce conseil provoque une réplique de la part
d’Ibn ¢Arabî. Dans la réponse de ÎallæÏ, l’expression
fa’a≈laftu Hærºn, allusion à Coran 7: 142 est rendue ainsi:
«et j’ai pris la relève d’Aaron dans ma communauté», ce
qui est un contresens évident. Il faut traduire: «et j’ai laissé
à ma place Aaron», car ÎallæÏ s’identifie ainsi,
analogiquement, à Moïse s’isolant de son peuple pour aller
à la rencontre de Dieu. Cette méprise inspire de plus à S.R.
une note totalement déplacée (note 3 p. 180) qui ne pourra
qu’égarer le lecteur. Curieusement, la réponse finale d’Ibn
¢Arabî à ÎallæÏ est traduite correctement en note (Nº 3
p. 181), mais non dans le corps du texte, or le sens n’est
pas équivoque, contrairement à ce qui est affirmé.

§ 114 p. 190 O.Y. § 356 p. 409. La traduction de ce
taÏallî où l’auteur confronte sa conception du tawÌîd avec
celle de •unayd, commence bien. Les choses se gâtent
avec cette phrase: «Le don obtenu est toujours la Divinité»
(ilÌaÂ al-ulºhiyya min hunæka), ce qui signifie en réalité:
«cherche à percevoir la divinité de là» (c’est-à-dire de ce
lieu intermédiaire où le serviteur n’est ni distinct du Sei-
gneur ni identique à Lui). D’une part le traducteur a
confondu l’impératif ilÌaÂ et al-ÌaÂÂ, terme qui ne signifie
pas «le don»; il a omis d’autre part de traduire min hunæka
qui n’avait plus de sens dans la phrase. Il n’a pas compris
non plus le conseil qu’Ibn ¢Arabî donne à •unayd: yæ Abæ
l-Qæsim qayyid tawÌîda-ka wa-læ tu†liq puisqu’il traduit:
«Ô Abû l-Qâsim, borne-toi à ton tawhîd, et ne t’affranchis
pas», alors qu’il faut comprendre: «… conditionne ton
affirmation de l’unité divine et ne l’affirme pas comme
absolue». •unayd prenant acte, demande: kayfa bi-l-talæfî
wa-qad ÌaraÏa ©an-næ mæ ≈araÏa wa-nuqila mæ nuqil, tra-
duit par «Comment s’en affranchir? Alors sortit de nous
ce qui devait sortir et fut transmis ce qui devait être trans-
mis». Or les deux phrases sont logiquement coordonnées:
«Comment rattraper cela, alors que nous avons émis une
telle parole et qu’elle a été transmise?». La suite n’a pas
été mieux comprise: Ibn ¢Arabî rassure ainsi son devan-
cier: læ ta≈af man taraka miÚlî ba©da-hu fa-mæ fuqida (ou:
faqada?) anæ l-næ’ib wa-anta a≈î: «N’aie pas peur! Celui
qui délaisse mes semblables après cela n’est pas perdu.
Je me porte garant et tu es mon frère». L’auteur en réa-
lité affirme ici avec force sa fonction de «substitut» du
Prophète dans l’héritage de la sainteté muhammadienne,
fonction qui fait de lui le frère de tous les saints à l’instar
de la relation du Prophète à tous les prophètes. «N’aie pas
peur, dit-il à son illustre prédécesseur, celui qui a laissé
après lui un homme tel que moi n’est pas perdu; je suis
le Substitut et tu es mon frère».

On n’en finirait pas, depuis le début de la traduction
jusqu’à la fin, de relever faux sens et contresens. On s’étonne
qu’avec de telles carences dans la connaissance de l’arabe
on ose entreprendre la traduction d’un texte aussi difficile
que les TaÏalliyæt. Les développements fort diserts de l’in-
troduction, des notes de la traduction et les commentaires
qui la suivent dénotent pourtant une culture certaine dans
le domaine de la spiritualité islamique et de ses relations
avec la spiritualité universelle. Mais que peut apporter ce
renfort de connaissances, voire parfois l’élégance de la
plume, si le texte lui-même est mal compris, comme c’est
souvent le cas? Cette œuvre occupe une place éminente
dans l’enseignement d’Ibn ¢Arabî, par sa profondeur méta-
physique et par la doctrine de la sainteté qui la sous-tend.
Les TaÏalliyæt sont en effet aux saints ce que les FuÒºÒ
sont aux prophètes. On ne peut certes exiger d’un traduc-
teur de se faire l’adepte de celui qu’il traduit. On est par
contre en droit d’attendre de lui qu’il s’en fasse le modeste
interprète. Malheureusement, S.R. n’a été ni l’un ni l’autre.
Espérons que dorénavant les Éditions du Cerf se montreront
plus circonspectes.

Denis Gril
Université de Provence – IREMAM

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Ruspoli Stéphane : Le livre des théophanies d’Ibn ʿArabī. Introduction philosophique, commentaire et traduction annotée du Kitâb al-tajalliyât, recensé
par Denis Gril
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


