| 1. IsLaAMoOLOGIE

Ruspoli Stéphane,

Le livre des théophanies d’lbn ‘Arabi.
Introduction philosophique, commentaire
et traduction annotée du Kitab al-tajalliyat

Paris, Editions du Cerf, 2000, 392 p.

M. Stéphane Ruspoli a publié, voici une vingtaine
d’années, une traduction d’un chapitre des Futahat al-
Makkiyya sous le titre L'alchimie du bonheur parfait (Paris
Berg International 1981). Dans sa recension de cet ouvrage,
Michel Chodkiewicz avait émis les plus grandes réserves
sur lintroduction et surtout sur la traduction (Bulletin criti-
quen® 2 1985 p. 279-80). Le présent compte-rendu ne peut,
hélas, que faire un constat identique. Pourtant le traducteur
n'a pas ménagé sa besogne. A partir d’un texte arabe rela-
tivement court (53 p. dans I'édition de Haydarabad 1948
t. 2), S.R. fait précéder sa traduction d’une «Introduction
philosophique » et la fait suivre d’une « Présentation suivie
des théophanies » ot il consigne les remarques que lui sug-
gérent le texte d’lbn ‘Arabi. La traduction (p. 105-235) est
elle-méme abondamment annotée, mais l'interpréte ne s’en
est pas tenu 2. Inspiré par les Tagalliyat, il propose au lec-
teur six théophanies « apocryphes » de son cru. Il n’y aurait
pas lieu de s’en scandaliser si la pertinence de bien des
propos tenus dans lintroduction ou les commentaires ne
trahissaient une grande désinvolture vis-a-vis d’un texte
majeur de la spiritualité musulmane, tant par sa valeur
littéraire que par son contenu, que seule une longue fré-
quentation de I'ceuvre d’lbn Arabi permet, non sans difficulté,
d’approcher, ainsi que par son lien étroit avec I'histoire doc-
trinale du soufisme. S.R. conscient de cette importance,
n'a pas ménagé sa peine pour rechercher les références
nombreuses, principalement dans la littérature du soufisme,
auxquelles I'étude d’un tel texte oblige de recourir. Il est
vrai que le travail d’0Osman Yahya lui a facilité la tache ou
aurait d dans certains cas la lui faciliter. Ce dernier a édité
les Tagdalliyat, accompagnée de deux commentaires, celui
du disciple direct d’lbn ‘Arabi, Isma‘il b. Sawdakin, composé
pour I'essentiel des commentaires de son maitre et celui,
beaucoup plus développé, d’'un auteur anonyme — peut-
étre ‘Abd al-Karim al-Gili. 0. Yahya qui disposait, entre autres,
d’un manuscrit autographe, a donné des Tagalliyat une
édition critique trés slre, accompagnée d’une annotation
érudite, publiée dans a-MaSrig n° 60-1 1966-1967 (repro-
duite en un volume, Téhéran 1988).

Voici, a titre d’exemples, quelques-uns des problémes
posés par cette traduction:

§ 1 trad. p. 108, éd. 0. Yahya, Téhéran p. 146: al
hamdu Ii-lah muhakkim al-aql al-rasih fi ‘alam al-barazih
bi-wasatat al-fikr al-Samih wa dikr al-magd al-badih ma‘qil
ala‘ras mahall wugad al-anfas...

«Louange a Dieu, le recteur de l'intellect souverain
qu’il a fixé a demeure dans I'«univers des barzakhs » au
I

moyen de la haute méditation et de la fiére invocation de la
gloire ; intellect qui sert de refuge aux époux spirituels et de
support providentiel aux souffles des étres ... ».

Nous proposons cette traduction qui n’est sans doute
pas meilleure mais fait I'économie d’ajouts inutile :

«Louange a Dieu qui a conféré autorité a lintellect
confirmé dans I'univers des mondes intermédiaires par la
médiation de la réflexion élevée et de la remémoration
sublime de la gloire, refuge des épousés, lieu ot les souffles
viennent a I'existence ...

§ 3trad. p. 109, 0.Y. § 107 p. 148. Il est dit du « talis-
man» qu’il a été nommé ainsi (filasm) «a cause de son
renversement. Gela signifie que le talisman donne plein
pouvoir & celui qui en est investi » (ya‘ni anna-hu musallat
‘ald ma wukkila bi-hi), ce qu'il faut évidemment compren-
dre ainsi: «il lui est donné un pouvoir de contrainte sur ce
qui lui a été confié ».

On peut relever aussi un certain nombre de faux sens:

§ 5p.112,0.Y. § 110 p. 172. Bi-tariq aHma’ wa-ijaz
est traduit: « de maniére concise et rapide » , c’est-a-dire :
«de fagon allusive et concise ».

§ 6 p. 113 0.Y. § 11-12 p. 174-175. La traduction er-
ronée de dadda par « excellence », alors que ce terme signifie
«voie », sans doute par confusion entre les racines GDD et
GWD, en dit long sur la connaissance qu’a le traducteur de
la morphologie arabe. Dans le méme paragraphe, il n’a pas
compris non plus le sens de la priére ol 'auteur demande a
étre affranchi « du combat contre les désirs des ames pri-
sonniéres des corps» et non «des pieges qui font
succomber les ames demeurant prisonniéres des corps ».
[l est & craindre qu’il ne se soit contenté de travailler ici sur
I'édition non critique de Haydarabad qui donne effective-
ment mukayada au lieu de mukabada.

§ 8 p. 116, 0.Y. § 122 p. 183. Dans le passage
suivant : « Dedans tu apercois ce qui se trouve inscrit a ton
propre degré de progression (fi daradi-ka), et ce qui de-
meure encore caché au champ de ton regard concernant
les autres degrés [te restant a parcourir] » (wa ma hubbi’a
la-ka min qurrat a‘yun fi durgi-ka), on reste étonné que le
traducteur n’ait pas saisi I'allusion a Coran 32: 17 et n'ait
pas fait la différence entre darad et durg. Lutilisation de
I'édition de 0. Yahya lui aurait évité pareille confusion. I
faut donc traduire ainsi: « En lui tu apercevras ce qui a été
inscrit pour toi dans ton degré et ce qui a été tenu caché
pour toi dans ton coffret intérieur comme “fraicheur des
yeux” ».

§98p. 179 0.Y. § 323 p. 383. Dans ce fadalli ol Ibn
‘Arabi interroge Hallag sur I'expression des philosophes « 6
Cause des causes... » , la réponse de ce dernier : /‘lam anna
‘llah yahluqu l-asbab ne doit pas étre traduite par « Sache
que Dieu a créé les causes » mais par un verbe au présent.
[l ne s’agit nullement d’un détail, mais au contraire d’un
point essentiel de la doctrine d’lbn ‘Arabi: la création per-
pétuelle. La traduction: «S'il était une cause, Il serait
rattachable et s'il était rattachable on ne pourrait lui attribuer

| BCAI 17 - 2001 73
BCAI 17 (2001) Ruspoli Stéphane : Le livre des théophanies d’lbn ‘Arabi. Introduction philosophique, commentaire et traduction annotée du Kitab al-tajalliyat, recensé
par Denis Gril
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. IsLaAMoOLOGIE

la perfection» n'est pas trés heureuse. Pourquoi ne pas
traduire simplement irtabata par « Il serait lié ». Hallag,
prenant acte d’une réponse d’lbn ‘Arabi, confirme : « C’est
ainsi qu’il faut le connaitre » Il ajoute ce conseil : fa-tbut
«tiens-toi y fermement!», traduit par une simple informa-
tion: «Et il approuva». Non seulement, c’est une
inexactitude, mais de plus elle rompt I'enchainement du
récit, puisque ce conseil provoque une réplique de la part
d’lbn ‘Arabi. Dans la réponse de Hallag, I'expression
fa’ahlaftu Hardn, allusion a Coran 7: 142 est rendue ainsi:
« et jai pris la releve d’Aaron dans ma communauté », ce
qui est un contresens évident. Il faut traduire : « et j’ai laissé
a ma place Aaron», car Hallag s’identifie ainsi,
analogiquement, & Moise s’isolant de son peuple pour aller
a la rencontre de Dieu. Cette méprise inspire de plus a S.R.
une note totalement déplacée (note 3 p. 180) qui ne pourra
qu’égarer le lecteur. Curieusement, la réponse finale d’lbn
‘Arabi a Hallag est traduite correctement en note (N° 3
p. 181), mais non dans le corps du texte, or le sens n’est
pas équivoque, contrairement a ce qui est affirmé.

§ 114 p. 190 0.Y. § 356 p. 409. La traduction de ce
tagalli ou I'auteur confronte sa conception du fawhid avec
celle de Gunayd, commence bien. Les choses se gatent
avec cette phrase : « Le don obtenu est toujours la Divinité »
(ilhaz al-uluhiyya min hunaka), ce qui signifie en réalité :
«cherche & percevoir la divinité de 1a» (c’est-a-dire de ce
lieu intermédiaire ou le serviteur n’est ni distinct du Sei-
gneur ni identique a Lui). D'une part le traducteur a
confondu l'impératif /lhaz et al-hazz, terme qui ne signifie
pas «le don» ; il a omis d’autre part de traduire min hunaka
qui n'avait plus de sens dans la phrase. Il n’a pas compris
non plus le conseil qu’lbn ‘Arabi donne a Gunayd: ya Aba
-Qasim qayyid tawhida-ka wa-la tutliq puisqu’il traduit:
«( Ab{ -Qasim, borne-toi a ton tawhid, et ne t’affranchis
pas », alors qu’il faut comprendre: «... conditionne ton
affirmation de l'unité divine et ne I'affirme pas comme
absolue ». Gunayd prenant acte, demande : kayfa bi--talafi
wa-qad harada ‘an-na ma haraga wa-nuqila ma nuqil, tra-
duit par « Comment s’en affranchir ? Alors sortit de nous
ce qui devait sortir et fut transmis ce qui devait étre trans-
mis ». Or les deux phrases sont logiquement coordonnées :
« Comment rattraper cela, alors que nous avons émis une
telle parole et qu’elle a été transmise ? ». La suite n’a pas
été mieux comprise: lbn ‘Arabi rassure ainsi son devan-
cier: /a tahaf man taraka mitli ba‘da-hu fa-ma fugida (ou:
fagada?) ana I-na’ib wa-anta ahi: « N'aie pas peur! Celui
qui délaisse mes semblables aprés cela n’est pas perdu.
Je me porte garant et tu es mon frére ». Lauteur en réa-
lité affirme ici avec force sa fonction de «substitut» du
Prophéte dans I'héritage de la sainteté muhammadienne,
fonction qui fait de lui le frére de tous les saints a l'instar
de la relation du Prophéte a tous les prophétes. « N'aie pas
peur, dit-il a son illustre prédécesseur, celui qui a laissé
aprés lui un homme tel que moi n’est pas perdu; je suis
le Substitut et tu es mon frére ».

I

On n’en finirait pas, depuis le début de la traduction
jusqu’a la fin, de relever faux sens et contresens. On s’étonne
qu’avec de telles carences dans la connaissance de I'arabe
on ose entreprendre la traduction d’un texte aussi difficile
que les Tagalliyat. Les développements fort diserts de I'in-
troduction, des notes de la traduction et les commentaires
qui la suivent dénotent pourtant une culture certaine dans
le domaine de la spiritualité islamique et de ses relations
avec la spiritualité universelle. Mais que peut apporter ce
renfort de connaissances, voire parfois I'élégance de la
plume, si le texte lui-méme est mal compris, comme c’est
souvent le cas? Cette ceuvre occupe une place éminente
dans I'enseignement d’lbn ‘Arabi, par sa profondeur méta-
physique et par la doctrine de la sainteté qui la sous-tend.
Les Tadalliyat sont en effet aux saints ce que les Fusis
sont aux prophétes. On ne peut certes exiger d’un traduc-
teur de se faire I'adepte de celui qu’il traduit. On est par
contre en droit d’attendre de lui qu'il s’en fasse le modeste
interpréte. Malheureusement, S.R. n’a été ni I'un ni I'autre.
Espérons que dorénavant les Editions du Cerf se montreront
plus circonspectes.

Denis Gril
Université de Provence — IREMAM

| BCAI 17 - 2001 74

BCAI 17 (2001) Ruspoli Stéphane : Le livre des théophanies d’lbn ‘Arabi. Introduction philosophique, commentaire et traduction annotée du Kitab al-tajalliyat, recensé
par Denis Gril
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


