
BCAI 17 – 2001 69

II. ISLAMOLOGIE

Partner Peter, God of Battles. Holy wars of Christianity and Islam [Thierry Bianquis]

Partner Peter, God of Battles.
Holy wars of Christianity and Islam

Princeton University, New Jersey, 1998, 364 p.,
25 illustrations en noir et blanc et 9 cartes dans le
texte, + 3 p. de glossaire, 14 p. de chronologie,
14 p. de notes de références, 3 p. de bibliographie
sommaire, 13 p. d’index général.

Peter Partner est un journaliste qui a travaillé pour
The Observer et The Economist, notamment sur les crises
du Moyen-Orient et, par ailleurs, c’est un historien qui a
publié des ouvrages et des articles sur le djihâd, les
croisades, les Templiers, les États et les domaines du Pape.
Ici, il s’interroge sur les notions de «dieu des batailles» et
de «guerre sainte». Fondée sur une base bibliographique
exceptionnellement large en plusieurs langues (allemand,
anglais, français, italien, latin) et très honnêtement exposée,
sa réflexion, libérée de tout a priori, est à la fois prudente,
vigoureuse et innovante.

Voici le sommaire de son texte:
1. Guerre Sainte dans l’Orient ancien
2. Les sectes juives dans le monde hellénistique
3. L’islam et la guerre.
4. Le christianisme et la guerre.
5. Guerre sainte musulmane et chrétienne.
6. Deux sociétés organisées pour la guerre sainte.
7. Les à côtés de la guerre sainte.
8. Guerre sainte, colonies et conversion.
9. Décadence et transformation de la guerre sainte.
10. Guerre sainte et Empires européens.
11. La modernité et l’islam politique.
12. Foi, gouvernement et dissidence.
13. Rêves, mémoires et peurs de l’Occident.
14. Des identités assumées.

Les titres donnés aux quatorze chapitres attestent de
l’étendue de l’enquête menée par l’auteur; le contenu de
chaque chapitre, les références mises en œuvre comme la
rigueur de la conceptualisation démontrent une volonté
constante d’approfondissement des problèmes. L’ouvrage
prend principalement en considération les trois grandes
religions monothéistes; il suit un ordre chronologique assez
lâche, allant du judaïsme à l’époque hellénistique et romaine,
puis à l’islam de la conquête, puis au christianisme des
croisades, puis aux nouvelles normes éthiques des rapports
entre États qui se sont lentement mises en place à partir du
XVIe siècle et enfin il termine par une réflexion sur les XIXe et
XXe siècles.

L’ouvrage étant dense et abordant un grand nombre
de thèmes, le recenseur ne peut présenter que quelques
exemples restreints de la méthode selon laquelle a été
menée une enquête tout à la fois large et toujours solidement
fondée.

Ainsi, dans le chapitre 2, l’auteur analyse la décou-
verte éblouie que le judaïsme fit, à partir de l’époque lagide,

de la pensée grecque, classique et hellénistique. Des Juifs
d’Alexandrie ayant adopté l’humanisme grec, s’ouvrirent à
une compréhension plus intellectuelle et moins ritualiste de
leur foi et abandonnèrent certains interdits comme celui de
consommer du porc; en même temps, ils élargirent à toute
l’humanité et à toute la terre la portée de la loi édictée par
Dieu sur le Sinaï et de sa promesse, bien au-delà du seul
peuple élu et de la seule terre de Palestine. Cela provoqua
chez certains coreligionnaires une réaction inverse de retour
à la stricte observance de la loi judaïque, ainsi naquit le
mouvement zélote. D’autres juifs, notamment les Esséniens,
choqués par une société trop tournée vers la satisfaction
des appétits matériels, se retirèrent au désert pour retrouver
la simplicité et la pureté primitives. L’occupation militaire
séleucide, puis romaine, assortie de lourds prélèvements
fiscaux, fut perçue comme une menace sur l’identité juive
de la Palestine. Il montre combien chez les Macchabées,
combattant au IIe siècle avant J.-C. le séleucide Antiochus
Épiphane, puis chez les Sicaires, révoltés au Ier siècle après
J.-C. contre les Romains, l’appel à la résistance mêlait inti-
mement un désir de retour à un ritualisme religieux sans
faille et un terrorisme cruel contre l’occupant et ses alliés.

Sans l’expliciter, il suggère, en sous-œuvre, un paral-
lèle possible avec les rapports qu’a entretenus au XXe siècle
la culture musulmane traditionnelle avec la pensée politique
et morale de l’Occident, passant, après la guerre de 1914-
1918 qui avait vu Français et Anglais trahir les promesses
faites aux Arabes, du réformisme ouvert du Manær au néo-
wahhabisme rigoriste, allié d’abord aux Américains, puis
s’incarnant dans un islamisme sunnite ou chiite, fondamen-
talement anti-occidental. La guerre sainte “islamiste”, à la
fin du XXe siècle, est d’abord un mouvement de retour à la
foi et aux rites des origines tels que les musulmans pieux
et peu instruits les imaginent, mais aussi une résistance
contre les élites dominantes locales ou étrangères qui ont
instrumentalisé la culture et la vie religieuse de la région
ainsi qu’une lutte politique de libération contre la mainmise
de l’Occident sur l’économie et la vie politique.

Dans le chapitre 3 consacré à l’islam et à la guerre, il
reprend nombre d’informations connues par ailleurs, tout
en intégrant à propos du Coran, les recherches de
J. Wansbrough et P. Crone. Pour l’auteur, la guerre sainte
n’était pas une valeur fondamentale du message de
MuÌammad mais un choix conjoncturel imposé par la
nécessité d’organiser la défense de l’umma naissante de
Médine contre l’hostilité des Mecquois. Pour lui, aucune
idée d’expansion mondiale de l’islam n’existait en 632, à la
mort du prophète. On regrette que sur ce point, il n’ait pas
consacré une plus grande place à l’analyse de la place
qu’occupe la figure de ‘Umar ibn al-⁄a††æb dans l’historio-
graphie arabe puisque le détournement de «la guerre sur le
chemin d’Allæh», d’une simple contrainte défensive en un
projet offensif en dehors de la péninsule Arabique est
majoritairement attribué par les chroniqueurs arabes au
deuxième calife. Dans un autre domaine, l’auteur remarque

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Partner Peter : God of Battles. Holy wars of Christianity and Islam, recensé par Thierry Bianquis
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 70

II. ISLAMOLOGIE

à propos de la conquête arabe continentale qu’elle fut
constamment sous-tendue par l’image d’une cavalerie
victorieuse alors que l’action navale fut moins efficace et
plus limitée à la piraterie car elle s’intégrait mal au mes-
sage coranique (1).

Partner décrit les conflits qui se prolongèrent, une fois
le front arabo-byzantin équilibré, entre musulmans et
chrétiens en Anatolie. L’idéal proclamé de guerre sainte est
le fondement idéologique de l’attitude des musulmans aux
frontières mais il peut être instrumentalisé par des souve-
rains pour mener à bien des projets politiques ou
économiques intéressés. En Cilicie, il fait ressortir l’effet de
miroir entre akritai byzantins et fiuzæt musulmans qui s’af-
frontent; quant aux ribæ†, il reprend l’analyse traditionnelle
d’une synthèse de l’action militaire et de la retraite religieuse
sans mentionner ni ses remises en cause par C.E. Bosworth
et Jacqueline Chabbi, ni les travaux récents de Bonner. Il
consacre quelques lignes aux affrontements en Italie et en
Espagne, puis aux expéditions indiennes des Ghaznévides.
Il termine ce chapitre en évoquant la conquête seldjoukide
de l’Arménie et de l’Anatolie qui ne fut pas une guerre sainte
mais une mainmise de tribus turques sur des territoires pros-
pères; l’absence d’un arrière plan religieux réel explique
que ces Turcs ne menèrent pas à son terme leur effort pour
détruire l’Empire byzantin.

Dans le chapitre 4, l’auteur fait l’histoire des rapports
entre christianisme et État depuis l’époque romaine. Saint
Augustin utilisa la notion grecque et romaine de guerre juste
pour justifier la lutte ‘sacrée’ de l’Empire chrétien se
défendant contre barbares et païens qui le menaçaient. Cette
position est différente de celle des juifs, décrite plus haut,
mais s’inspire pourtant des récits bibliques guerriers. Plus
loin, l’auteur met en évidence le rôle de la papauté au
xIe siècle dans l’élan guerrier contre les territoires musul-
mans en Espagne puis au Moyen-Orient. L’appel à la
délivrance du tombeau du Christ par Urbain II en 1095 se
fit au cri de «Deus le volt». Entre 1095 et 1100, la position
de l’Occident chrétien se modifia donc radicalement. Jus-
qu’alors, pour l’Église, le commandement du Christ
concernant le refus de répondre à la violence par la vio-
lence ne s’opposait pas au droit absolu des États chrétiens
à résister militairement à l’agression; après le lancement
de la croisade, combattre les Sarrasins pour récupérer le
Tombeau du Christ fut présenté par certains papes ou par
des clercs comme un devoir positif s’imposant à tout chrétien
susceptible de porter les armes. On se trouve face à un
renversement des impératifs moraux comparables à celui
qu’attribue l’historiographie arabe au calife ‘Umar b. al-
⁄a††æb.

Dans le chapitre 5, l’auteur montre la complexité des
rapports qui s’établirent à la longue entre Francs et Musul-
mans. À l’occasion de trèves, on envisagea des actions de
propagande missionnaire alors que, dès la reprise des com-
bats, c’est le désir de punir l’infidèle ou de mourir en martyr
qui l’emportait. Il cite Saint Bernard: «Le soldat du Christ

tue en toute sécurité et il meurt dans une sécurité encore
plus grande. Il agit en son intérêt en mourant et dans l’inté-
rêt du Christ en tuant.» Il fait également remarquer que
jamais le califat ne joua pour le Ïihæd de rôle comparable à
celui de la papauté, qui non seulement prêchait la croisade
mais également l’administrait et trouvait les moyens pour
la financer.

Au début du chapitre 6, l’auteur fait un parallèle entre
l’argumentaire médiéval proclamant la Palestine, Terre du
Christ que seuls les chrétiens peuvent légitimement reven-
diquer, avec la phraséologie sioniste sur les droits
incontestables du peuple juif sur sa terre. Il analyse le fonc-
tionnement dans les deux camps de nouveaux types
d’organisation sociale et politique, nés de la prolongation
de la présence franque hostile enkystée dans le territoire
croisé. La papauté très attachée à son rôle d’inspiratrice
suprême de la croisade fit passer à plusieurs reprises sa
dignité et la reconnaissance de sa primauté morale et poli-
tique avant la réussite pratique des expéditions menées
contre l’islam, ainsi lors de la cinquième croisade en Égypte
ou lors du retour de Jérusalem aux chrétiens grâce à
Frédéric II. En effet, très rapidement, des motivations diver-
ses se greffèrent autour de l’idéal croisé; grâce à celui-ci,
Rome pouvait lever des taxes dans des territoires lui échap-
pant, obtenir une plus grande influence sur les clergés
séculiers lointains, imposer des prises de croix aux pécheurs
puissants comme aux manants, lutter contre les doctrines
qu’elle jugeait hérétiques, créer des ordres militaires ou pré-
dicateurs dépendant directement du Pape. L’accroissement
de son pouvoir fut considérable L’auteur fait un parallèle
entre la guerre, menée par Abº Bakr contre la ridda, puis
toutes le luttes menées par le califat contre ceux qui par
leur fitna politico-religieuse menaçaient l’unité de l’umma (2),
et cette instrumentalisation de l’idée de croisade pour main-
tenir l’unité morale et politique de la chrétienté autour de
son pasteur romain. On en arriva en 1297 à cet appel à la
croisade du pape Boniface VIII contre la famille romaine
des Colonna qui avait engagé une lutte avec une autre fa-
mille romaine, celle du pape, les Caetani

Dans le camp d’en face, le califat ayant disparu en
1258, c’est la nation turque qui tire avantage de la fin en
1291 de la présence franque au Bilæd al-Ωæm, l’auteur cite
page 121 quelques vers très explicites d’un poète arabe.
L’analyse des débuts de l’État ottoman et de sa lente montée
en puissance fait apparaître que la justification d’un impé-
rialisme politique par le devoir imposé au soldat turc de
défendre l’islam est utilisée parallèlement à l’usage qu’en
faisaient déjà les Mamlºks.

(1) Il retrouve là certaines idées exprimées par Xavier de Planhol dans
L’Islam et la mer. La mosquée et le matelot, Perrin, Paris 2000, ouvrage
bien informé mais quelque peu monomane.
(2) On aurait aimé trouver ici une allusion à l’ouvrage de Melhem Chokr,
Zandaqa et zindîqs en Islam au second siècle de l’hégire, Damas 1993.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Partner Peter : God of Battles. Holy wars of Christianity and Islam, recensé par Thierry Bianquis
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 71

II. ISLAMOLOGIE

Dans le chapitre 7, l’auteur tempère la notion d’un af-
frontement total et continu entre les mondes chrétiens et
musulmans en analysant les liens commerciaux qui se sont
considérablement développés à cette époque. Ce chapitre
semble moins novateur que le précédent et des lacunes
sont à signaler, notamment le rôle très variable dans le temps
des négociants voyageurs juifs, tant ceux implantés dans
le monde musulman et pratiquant aisément l’arabe, que
ceux implantés dans le monde chrétien et ne pratiquant
pas en général cette langue. Une réflexion aurait été utile
sur un constat signalé trop rapidement, les marchands chré-
tiens investissent les lisières, puis l’intérieur du monde
musulman, alors que, plus on avance dans le temps, moins
les marchands musulmans fréquentent le monde chrétien;
à l’inverse, ils quittent les terres musulmanes pour s’enfoncer
au cœur de l’Afrique noire ou de l’Asie centrale non
islamisées. Personnellement, je n’ai jamais rencontré
d’explication convaincante de la divergence entre ces deux
mouvements.

L’échec final de l’implantation franque en Palestine,
puis l’expansion ottomane autour de la Méditerranée amena
une curieuse réaction chez certains occidentaux. Le doute
frappa des consciences en Occident face aux dérives de
l’idée de croisade employée pour justifier la guerre en Europe
contre d’autres chrétiens ou permettant de massacrer les
Juifs d’Allemagne. Plus encore, page 155, est cité le chant
d’un troubadour qui à travers la perte du «royaume de
Syrie» voit le signe que Dieu a choisi contre les chrétiens,
les Turcs qui ont vaincu les Arméniens, les Persans et les
Mongols (3). Certains proclament alors que le modèle vétéro-
testamentaire des guerres justes menées au nom de Dieu
par les juifs contre leurs adversaires ne peut s’appliquer à
la chrétienté dont le fondement idéologique est la
condamnation de la violence et du meurtre.

Le chapitre 8 qui traite des origines des expéditions
atlantiques vers l’Inde et vers l’Amérique, des nouvelles
pratiques coloniales et missionnaires, nous éloigne de notre
champ d’analyse. Cependant, l’ouverture de l’Europe sur le
grand Ouest marquait la défaite de la Méditerranée chré-
tienne, l’Italie devenait un champ de bataille à la disposition
des puissances atlantiques, comme de la Méditerranée
musulmane, le contrôle douanier des accès à l’Asie par les
Mamlºks, puis par les Ottomans, perdait une grande part
de sa valeur contraignante.

Le chapitre 9, axé sur le XVIe siècle, montre la
réutilisation des mobilisations guerrières en faveur de posi-
tions religieuses que suscitèrent les conflits entre catholiques
et protestants. Les Habsbourg tentent de revivifier l’idée de
croisade en débarquant à Tunis en 1535 ou en s’attaquant
à la flotte ottomane alors que leur adversaire François 1er

met le port de Toulon à la disposition des marins infidèles.
Le chapitre 10 analyse les transformations des

rapports inter-nations qui surviennent à compter de l’insti-
tutionnalisation d’États «modernes», Empire de Soliman le
Magnifique, Empire de Charles-Quint, royaume de France

et royaume britannique qui remplacent les anciennes cons-
tructions politiques féodales, très personnalisées. La raison
d’État utilise l’idée de croisade à bon escient mais sait la
réfréner dès qu’elle peut gêner les manœuvres politiques
destinées à la perpétuation et à l’accroissement de la puis-
sance publique. Celle-ci peut à volonté mobiliser ou
démobiliser les ardeurs populaires mais refuse d’être
entraînée par les sautes d’humeurs des sujets. Une ana-
lyse détaillée des positions des grands réformateurs
protestants sur ce sujet est offerte au lecteur mais concerne
avant tout les affaires européennes.

Le chapitre 12 revient en Orient et traite des diverses
formes que revêtit le modernisme musulman d’al-Afghani
au XIXe siècle jusqu’à Khomeini et au Hezbollah libanais à la
fin du XXe siècle L’information est bonne mais classique et
l’analyse, cohérente et plausible. La fatwa lancée contre
Rushdie est interprétée comme un moyen utilisé par la
savante hiérarchie religieuse chiite pour tenter d’imposer
son magistère sur la masse des musulmans sunnites vivant
en Occident, encadrés par des imams divisés et ignorants.
L’auteur reprend l’idée exposée précédemment que le refus
d’une perte d’identité, imputée à la mainmise intellectuelle
et culturelle de l’Occident atlantique sur l’économie et la
société orientale musulmane, est à la base de ce mouve-
ment général de réislamisation.

Dans le chapitre 13, l’auteur analyse au XVIIIe siècle le
mouvement des Lumières et de la Grande Encyclopédie. Il
présente un XVIIIe siècle, informé, objectif et rationaliste dans
ses jugements sur le monde européen comme extra-euro-
péen. Il cite, page 277, Voltaire qui, à propos de Josué,
ridiculise les prétentions que les Hébreux sur la Palestine
longtemps après l’avoir quittée, en évoquant de prétendus
droits d’antériorité scandinaves sur l’Autriche parce qu’un
ancêtre potier l’aurait traversée quatre siècles plus tôt. Il
oppose ce XVIIIe siècle lucide et sceptique, à un XIXe siècle,
plus idéologique et subjectif. Il fait remonter cette nouvelle
approche à l’expédition de Bonaparte en Égypte: le senti-
ment d’une supériorité technologique et militaire et d’une
organisation politique plus vertueuse et plus efficace, impose
l’idée de la mission de remise en ordre du monde non encore
civilisé revenant à l’Europe atlantique. Parmi les récits et
les images sur lesquels se fonda cette idéologie impéria-
liste, souvent tournée contre des territoires musulmans, le
culte des croisés joua un rôle de premier plan, grâce
notamment à la poussée de l’imaginaire romantique.

Àz propos de la façon dont l’historiographie des années
1970-80 traita des Croisades, assimilant ou non ce

(3) Des réactions analogues apparurent à la fin des années 1960 et au
début des années 1970 dans l’Orient arabe quand les défaites militaires
répétitives subies par les armées nassériennes et baathistes face à Israël
furent attribuées par de pieux musulmans au non-respect de la loi
islamique par les partis au pouvoir dans leur pays alors que l’État juif,
institué sur le respect du message divin à Moïse, recevait l’assistance
divine. La popularité des idées des frères Musulmans puis des Islamistes
date de cette époque.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Partner Peter : God of Battles. Holy wars of Christianity and Islam, recensé par Thierry Bianquis
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 72

II. ISLAMOLOGIE

mouvement à ce que fut la colonisation européenne outre-
mer au XIXe et dans la première moitié du XXe siècle il oppose
avec finesse, page 292, l’approche de Joshua Prawer à
celle de Michel Balard (4). Au XXe siècle, pour mettre en évi-
dence la persistance de la pollution linguistique en Occident
par des références romantiques à un passé médiéval mal
compris, l’auteur évoque ce char britannique de la seconde
guerre mondiale appelé «Crusader» et cette «Crusader
sword», épée offerte à Téhéran par Churchill au «cheva-
lier» Staline après Stalingrad.

L’auteur tente également de mettre en évidence toutes
les ambiguïtés qui se dissimulent derrière l’emploi des deux
termes Ïihæd et croisade. Il signale de curieuses anomalies
comme ces jeunes garçons chrétiens du Liban prénommés
Jihâd. Il s’intéresse à nombre de conflits dans lesquels des
populations musulmanes furent impliquées et il montre
combien il est difficile de démêler ce qui y relevait des im-
pératifs religieux, des oppositions entre pulsions
progressistes ou conservatrices, ou encore de la transfor-
mation des impératifs religieux, ethniques ou linguistiques
en sentiment national partiellement calqué sur l’Occident.
Ainsi pour le clergé iranien la guerre contre l’Iraq n’était
pas vraiment un Ïihæd et pourtant les hommes tués au
combat se voyaient reconnus le statut de ‡uhadæ’. Une am-
biguïté plus grande pour la guerre américaine du Golfe, pour
laquelle Saoudiens et Iraqiens tentèrent contradictoirement
de faire reconnaître un statut de Ïihæd.

Dès la guerre de 1914-1918, l’Occident, Allemagne,
France, Grande-Bretagne n’avaient pas hésité dans les
conflits qui les opposaient à instrumentaliser l’islam à leur
profit. Plus tard, les États-Unis surent encore mieux l’utiliser
pour s’assurer une maîtrise paisible des réserves pétrolières
de la péninsule arabique ou pour affaiblir l’impact de la pro-
pagande marxiste dans la guerre froide.

Le chapitre 14, conclusif, montre combien les événe-
ments limités qui se déroulèrent sur le littoral syrien aux XIIe

et XIIIe siècles ont définitivement imposé un vocabulaire et
un engrenage idéologique aussi bien dans le monde musul-
man que chez les chrétiens. Il cite les généraux français
qui, recevant des journalistes étrangers pendant la guerre
d’Algérie, s’identifiaient à des croisés. Ainsi le faisaient éga-
lement en 1975 au Liban, des maronites combattant les
«islamo-progressistes». Le XIXe siècle occidental a cons-
tamment associé à l’islam, le fanatisme et la violence (alors
que l’intrusion militaire s’imposait toujours de l’Europe sur
les contrées musulmanes). Les Ottomans connaissaient la
décadence parce qu’ils n’avaient pas encore reçu les «Lu-
mières»; il faudrait donc, au besoin par la force, diffuser
celles-ci parmi leurs sujets même s’ils ne le réclamaient
guère. Pour Lord Cromer, un musulman n’avait d’autre choix
qu’entre être un «fanatique» ou être un «infidèle» à sa
religion. En face, Sadate lança en octobre 1973 un Ïihæd
contre Israël, plus efficace que l’arabisme nassérien, et plus
tard Khomeini dénonça dans les États-Unis le grand Satan.
Le États-Unis et la Grande Bretagne, au côté de l’Arabie

Séoudite, soutinrent très généreusement de leurs deniers
la juste résistance des muÏæhidîn afghans contre les So-
viétiques. Une fois ceux-ci évacués, les contradictions d’une
telle politique éclatèrent au grand jour. On ne peut constam-
ment instrumentaliser avec succès à son profit des concepts
idéologiques auxquels on n’adhère pas.

L’auteur termine en citant l’espagnol Francisco de
Vitoria qui écrivait il y a quatre siècles et demi: «Rien d’autre
ne garantit le juste usage de la force dans une société inter-
nationale, et par dessus tout, aucune différence de religion
ou de régime politique.»

Cet ouvrage est désormais une référence incontour-
nable pour tous ceux qui désirent analyser les rapports entre
dogme métaphysique et pratique religieuse d’une part, pra-
tique politique et conduite de la guerre, par le prince ou par
l’État, d’autre part. Sa traduction en français s’impose.

Thierry Bianquis
Université de Lyon II

(4) Il n’a pu consulter à propos d’une éventuelle colonisation de la
Palestine par des paysans venus d’Europe, l’ouvrage intéressant mais
controversé, paru trop récemment, Ronnie Ellenblum, Frankish rural
settlement in the Latin Kingdom of Jerusalem, Cambridge University
Press, 1999.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Partner Peter : God of Battles. Holy wars of Christianity and Islam, recensé par Thierry Bianquis
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


