
BCAI 17 – 2001 66

II. ISLAMOLOGIE

Merad Ali, L’exégèse coranique [Guy Monot]

Merad Ali, L’exégèse coranique

Paris, PUF, 1998 («Que sais-je?» 3406).
11,5 _ 17,5 cm., 128 p.

Ce petit livre ne peut laisser indifférent. D’abord, parce
qu’il traite un immense sujet. Ensuite, parce qu’il y apporte
souvent d’utiles lumières et rappels. Enfin, parce qu’il prend
partie dans un débat séculaire et passionné. L’ouvrage est
divisé en deux parties. La première s’intitule «Le texte».
Les études de Blachère sur le texte coranique restent encore
les plus complètes en français, et M. Merad a évité de faire
double emploi avec elles. Ses développements s’articulent
en quatre chapitres, qui envisagent successivement les
questions générales, la textualisation et ses variantes, le
vocabulaire, en enfin l’analyse littéraire du discours
coranique (soit narratif, soit normatif). La seconde partie,
«L’exégèse», comporte des chapitres suivants:
V. «L’exégèse coranique» (généralités et terminologie); –
VI. «L’exégèse coranique classique»; VII. «L’exégèse
coranique moderne»; – VIII. «Courants actuels»; –
IX. «Permanences et ruptures»; – X. «La traduction du
Coran».

Comme cette énumération le laisse pressentir, l’accent
est mis sur les XIXe et XXe siècles (37 pages, contre 15 pour
l’ensemble de l’exégèse classique). Cela nous vaut un pa-
norama qui serait satisfaisant s’il n’y manquait par exemple
les remarquables Major Themes of the Qur’an de Fazlur
Rahman, 1re éd. Chicago 1980, et l’œuvre méthodologique
considérable publiée depuis une vingtaine d’années par NaÒr
Abº Zayd. Les «courants actuels» présentent Mus†afæ
MaÌmºd, MuÌammad AÌmad ⁄alafallæh, ©Æ’i‡a al-RaÌmæn
(c’est-à-dire Bint al-Ωæ†i’), le Turc Sa©îd Nursî (1873-1960),
Sayyid Qu†b (taxé d’idéologie radicalisante), Mawdºdî
(ouvertement critiqué). Dans les «Permanences et
ruptures», la vision réformiste du changement est opposée
à l’option révolutionnaire de Libération, et le chapitre prend
en compte «l’exégèse informelle» de ⁄ælid MuÌammad
⁄ælid. Ces évolutions ne doivent pas oblitérer une donnée
capitale: «Le panorama de l’exégèse coranique contempo-
raine laisse apparaître une permanence des positions
traditionnelles en la matière. Qu’il s’agisse du statut de la
Parole révélée, ou de son autorité comme première source
normative en islam, les énoncés dogmatiques demeurent
pratiquement inchangés» (p. 100).

Le lecteur corrigera facilement quelques petites erreurs
de forme (la note 4 de p. 38 n’est pas à sa place; lire «in-
capacitant», p. 55; «partout où une», p. 70…). Il regrettera
des expressions trompeuses comme la «grâce divine»
(p. 40, pour fa∂l, i. e. faveur), ou «orthodoxe» référant abu-
sivement au sunnisme (p. 68, 115). Les p. 119s font une
guerre inutile aux traductions différentes de deux mots ef-
fectivement ambigus: ummî (que nous proposons de rendre
par «ascripturaire») et al-RaÌmæn (dont il ne faut pas oublier
la connotation biblique initiale) (1). On s’étonne encore

davantage de lire, p. 30, que la science du kalæm tirerait
son nom, par transposition, du concept grec et chrétien de
logos. Il y a belle lurette que cette hypothèse est
abandonnée. Le kalæm est tout simplement le discours sur,
ou contre, une doctrine, qu’affectionnent les «discoureurs»
théologiens.

Concernant le texte même du Livre, les p. 20 sq.
donnent d’utiles exemples de la différence entre la «lec-
ture» maghrébine de Næfi© par War‡ et l’édition du Caire
représentant la lecture koufienne de ©Æsim par ÎafÒ. À cette
question des variantes sont ramenés trop rapidement al-
aÌruf al-sab©, les sept «modes» de la révélation (2). Suit
une section sur les lettres liminaires ou initiales: le pro-
blème pourrait être posé plus clairement, même si la solution
n’est certainement pas pour demain. Un intéressant déve-
loppement porte sur les mots d’origine non-arabe (3). Se
bornant à une mention générique des mots d’origine sémi-
tique, iranienne (istabraq, siÏÏîl…), ou latine, il donne en
revanche une liste des mots d’origine grecque, y compris
hudæ, rapporté au grec hodos, «voie» (de même que le
mot non coranique lufia serait ultérieurement venu du grec
logos par changement du vocalisme; cf. p. 78).

La notion centrale d’abrogation (nas≈) est abordée de
front (p. 49-53). Comme on sait, le problème naît de deux
constatations. D’une part, le Coran donne parfois sur un
même sujet des avis ou des ordres différents (le vin est vu
comme un bienfait de Dieu en 16, 67, il est condamné en 5,
90 sq.), voire opposés («Pas de contrainte en religion»
selon 2, 256, mais il faut «combattre à mort» et humilier
ceux qui ne reconnaissent pas le prophète selon 9, 29).
D’autre part, selon 2, 106 (voir aussi 22, 52), il y a parfois
«effacement» (nas≈) par Dieu de certains versets. D’où
l’hypothèse classique: cet effacement est une abrogation
proprement dite, qui supprime la valeur normative des dis-
positions antérieures et contraires. L’auteur semble
relativiser cette doctrine, mais note pourtant qu’elle fourni-
rait aux modernistes un argument en faveur d’une exégèse
tenant compte des réalités et nécessités nouvellement
surgies dans l’histoire. Il se réfère alors au concept de
maÒlaÌa, «intérêt général» (4). M. Merad, dont on sait l’in-
térêt personnel qu’il porte aux salafiyya, ne manque pas de
relever l’usage de cette notion par ©Abduh (p. 51), et saluer
avec conviction le rôle de l’école du Manær dans ce qu’il
appelle le «Retour à Ibn Hazm» (p. 60-63; cf. 78 sq.).

Guy Monot
EPHE, Paris

(1) Cf. «La Fâtiha comme prologue du Coran», dans Entrer en matière,
ouvrage de Centre d’études des religions du livre, sous la dir. de
J.-D. Dubois et B. Roussel, Paris, Cerf, 1998, p. 85.
(2) Cf. Cl. Gilliot, Exégèse, langue et théologie en islam, Paris, 1990,
chap. V.
(3) P. 28-31. Cf. déjà al-Suyº†î al-Itqæn, naw© 38, et bien sûr Jeffery.
(4) La notion de maÒlaÌa, en lien avec les maqæÒid al-‡arî©a, est l’objet
d’une étude récente et développée: Muhammad Khalid Masud, Shâ†ibi’s
Philisophy of Islamic Law, Islamabad, Islamic Research Institute, 1995.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Merad Ali : L’exégèse coranique, recensé par Guy Monot
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


