
BCAI 17 – 2001 63

II. ISLAMOLOGIE

Meier Fritz, Zwei Abhandlungen über die Naqshbandiyya [Yann Richard]

Meier Fritz,
Zwei Abhandlungen
über die Naqshbandiyya:
I. Die Herzensbindung and den Meister;
II. Kraftakt und Faustrecht des Heiligen
[Deux études sur la Naqshbandiya:
1. Le lien du cœur au maître;
2. La puissance d’action du saint]

Istanbul, Beiruter Texte und Studien (58) /
Stuttgart, Franz Steiner, 1994. – 366 p.,
bibliogr., index

Le grand connaisseur de la culture islamique classique
que fut Fritz Meier [désormais F.M.] (1912-1998) a, jusqu’à
la fin de sa vie, alimenté sa compréhension des traditions
mystiques en intégrant dans ses travaux les références à
toutes les nouvelles sources, éditions de textes ou études
secondaires dans les grandes langues de l’islam (arabe,
persan et turc) comme dans les langues européennes. Les
deux études publiées dans ce volume étaient déjà en ges-
tation, dit-il en propos liminaire, bien avant que paraisse le
volume collectif dirigé par Marc Gaborieau, Alexandre
Popovic & Thierry Zarcone, eds., Naqshbandis. Chemine-
ments et situation actuelle d’un ordre mystique musulman
/ Historical Developments and Present Situation of a
Muslim Mystical Order. – Varia Turcica XVIII. – Istanbul-
Paris, Isis, 1990. F.M., comme on peut le constater, a intégré
dans la rédaction finale de son texte de nombreuses réfé-
rences à ce recueil. F.M. aborde l’ordre naq‡bandî par
différents angles de vue, tantôt historiques, tantôt anthro-
pologiques, élaborant une étude non participante que les
historiens des religions pourraient souvent prendre comme
modèle. F.M. aborde les faits mystiques d’un esprit curieux
et respectueux, mais distant, a recours aux sources an-
ciennes, aux textes doctrinaux dont il montre les filiations
et aux descriptions historiographiques. Il ne se contente
pas de l’histoire médiévale, dont nous sont parvenus de
nombreux textes persans et arabes, mais se réfère aussi à
l’histoire récente de l’ordre et à son influence dans certains
mouvements politiques et sociaux ou même, souvent après
un rejet de la mystique, dans le réformisme musulman du
XXe siècle (Ra‡îd Ri∂æ). Il esquisse, parfois de manière inat-
tendue et audacieuse, des rapprochements comparatistes
avec le christianisme (le prophète MuÌammad comparé à
Marie, p. 147) et avec les littératures occidentales (Novalis,
p. 103).

Le premier volet, le plus volumineux, de ces études
sur la Naq‡bandiyya, commence par analyser le vocabu-
laire de la relation (ræbi†a) du disciple à son maître. Cette
relation devient chez les soufis l’objet d’un véritable culte,
qui, en apparence, fait du maître une sorte d’écran idolâtre
à Dieu. La doctrine naq‡bandi sublime cet obstacle et trans-
forme la relation du disciple au maître en une méthode de
rapprochement vers Dieu, dont toutes les facettes sont en-

visagées: fascination séductrice, dont le maître a besoin
pour des raisons pédagogiques, intériorisation des repré-
sentations, théorie de la connaissance. L’annihilation dans
le cheikh (al-fanæ fî l-‡ay≈) n’est que le prolégomène de
l’annihilation en Dieu, la relation au maître devenant ici la
base de la voie (sulºk). F.M. retrace ici l’histoire du thème
classique de l’union fusionnelle de l’intellect, de l’intelligeant
et de l’intelligé – de la connaissance, du sujet connaissant
et de l’objet connu (©aql/©æqil/ma©qºl), exprimée de multiples
manières par les soufis et les philosophes, jusqu’à la philo-
sophie «présentielle» de Mollæ Sadræ. On voit que F.M.
déborde largement l’étude des Naq‡bandis. Un grand déve-
loppement est consacré au thème de l’image (ou visage)
du maître: on se tourne vers lui comme on se tourne vers
la Ka©ba pour prier. Le rôle de cette relation peut aller jusqu’à
celui de l’identification psychothérapique (p. 151). F.M.,
enfin, n’esquive pas l’ambiguïté de la relation maître-disciple,
avec sa nécessaire différence de génération, quand elle
devient une relation amoureuse. Sans aborder directement
le thème de l’amour contemplatif du cheikh pour de jeunes
disciples (il renvoie à Ritter, Das Meer der Seele, 434 sq.),
Meier apporte des réflexions sur les conséquences, dans la
doctrine soufie, de la ségrégation sexuelle traditionnelle (sauf
dans le monde indien où des disciples-femmes et des
«Scheichinnen», femmes-cheikh, étaient acceptées). Une
dérive, étudiée à propos de Mawlænæ ⁄ælid (1776-1827),
un cheikh kurde dont il est souvent question dans ce volume
[sur lui voir notamment H. Algar, in Gaborieau, Popovic,
Zarcone, eds, Naqshbandis… p. 171 sq.], consiste pour le
cheikh à interdire à ses disciples toute relation avec un autre
maître, à revendiquer le monopole de la ræbi†a. F.M. achève
cette étude de la relation maître-disciple par la description
du rituel du ≈atm-i ≈wæÏagæn, réunion autour du maître pour
la récitation du Coran selon un choix de sourates et des
répétitions différemment codifiés dans les traditions soufies:
on y découvre une dimension communautaire de la ræbi†a,
qui s’étend même au delà des vivants, aux morts. En
conclusion, après avoir évoqué des interprétations modernes
(qui parfois condamnent le soufisme pour son rapport
ambigu à l’autorité humaine du cheikh), Meier revient sur la
relation particulière au guide mystique telle que ©A††ær l’a
présentée dans Le langage des oiseaux (Man†iq at-™ayr):
c’est à eux-mêmes que les oiseaux sont confrontés lors-
qu’ils trouvent enfin le maître dont ils avaient cherché la
présence avec un tel courage…

La deuxième étude concerne les pouvoirs merveilleux
dont le cheikh est crédité dans le soufisme: taÒarruf. Que
ce soit dans l’obéissance extrême obtenue par les maîtres,
dans le pouvoir de changer par la force de l’imagination la
réalité des choses et des animaux, dans le pouvoir d’agir à
distance (souvent par l’intermédiaire de disciples), ou encore
dans celui de véritablement créer quelque chose… le disciple
est entraîné dans une causalité seconde, merveilleuse, qui
le prépare pour les initiations. Bientôt le don merveilleux
est prêté au novice lui-même, dont la faiblesse est

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Meier Fritz : Zwei Abhandlungen über die Naqshbandiyya: I. Die Herzensbindung and den Meister; II. Kraftakt und Faustrecht des Heiligen Deux études
sur la Naqshbandiya: 1. Le lien du cœur au maītre; 2. La puissance d’action du saint, recensé par Yann Richard
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 64

II. ISLAMOLOGIE

transformée en force. La maladie ou la santé passe de l’un
à l’autre, la mort est envoyée à distance contre un haut
personnage, etc. F.M. distingue ici tout ce qui est apporté
par l’imagination dans les récits hagiographiques, les topoi
de salut comme la lutte avec le dragon dans les littératures
médiévales, ou tout autre exploit proprement inimaginable.
Les récits de miracles ne viennent jamais de sources
profanes. Meier analyse le pouvoir merveilleux entre philo-
sophie et mystique: pour la première, le monde «n’est rien
d’autre que la pensée de Dieu devenue concrète», il est
donc possible de justifier l’irrationnel puisqu’il n’est logique
et rationnel qu’en Dieu; alors que pour un mystique, la
volonté de transformer le monde est changée en une non-
volonté pour accueillir l’amour de Dieu. Cette réflexion
ramène à l’aporie sur l’ignorance où nous sommes de la
connaissance de Dieu, qui conditionne le renouvellement à
chaque instant de la création.

Cette évocation trop schématique ne fait qu’effleurer
les riches développements du dernier livre de F.M., et ses
innombrables références à la littérature soufie classique ou
moderne. Les 35 pages de bibliographie en donnent une
petite idée, puisque certaines références des notes
infrapaginales n’y sont même pas reprises… Qu’on s’inté-
resse en curieux ou en anthropologue aux phénomènes
mystiques ou qu’on soit fasciné par les doctrines soufies,
on trouvera dans cet ouvrage de multiples réflexions et des
mises au point claires. Il ne reste plus qu’à remercier le
maître qui nous tient, au-delà de la mort, dans cette relation
merveilleuse à l’histoire de la spiritualité.

Yann Richard
Université de Paris III

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Meier Fritz : Zwei Abhandlungen über die Naqshbandiyya: I. Die Herzensbindung and den Meister; II. Kraftakt und Faustrecht des Heiligen Deux études
sur la Naqshbandiya: 1. Le lien du cœur au maītre; 2. La puissance d’action du saint, recensé par Yann Richard
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


