
BCAI 17 – 2001 58

II. ISLAMOLOGIE

Madelung W. & Walker P. E., «Bâb al-shaytân» from Abû Tammâm’s Kitâb al-shajara [Daniel Gimaret]

Madelung Wilferd & Walker Paul E.,
An Ismaili heresiography:
the «Bæb al-shay†æn» from
Abº Tammæm’s Kitæb al-shajara

Leiden-Boston-Köln, Brill, 1998. 16 _ 24,5 cm, XII

+ 134 p. texte anglais, 8 + 144 p. texte arabe.

Abº Tammæm, totalement inconnu jusqu’à il y a peu,
et qui ne nous est connu encore maintenant que par sa
seule kunya, est, au dire de son «découvreur», Paul Walker,
un auteur ismaélien de la première moitié du IVe/Xe siècle.
Adepte de la da©wa ismaélienne du ⁄uræsæn, il aurait fait
partie, selon toute probabilité, de l’entourage du célèbre dæ©î
MuÌammad b. AÌmad al-Nasafî, auteur du K. al-MaÌÒºl, et
réputé être l’introducteur dans l’ismaélisme de la cosmologie
néoplatonicienne. C’est précisément un article de P. Walker
qui, il y a seulement quelques années, a révélé au monde
savant son existence (cf. JAOS 114/1994, p. 343-352).

Abº Tammæm est l’auteur d’un K. al-ΩaÏara dont une
partie était déjà connue, mais sous d’autres attributions, et
dont Abbas Hamdani a retrouvé récemment ce que le
colophon du manuscrit concerné dit être la «première
partie». Dans cet ouvrage, l’auteur ismaélien se propose
de décrire les différentes classes d’êtres: les anges, les
djinns, les «satans» (‡ayæ†în), les «iblîs» (abælisa), et, enfin,
les humains. C’est dans la section sur les «satans» (bæb
al-‡ay†æn), située dans cette «première partie» récemment
découverte, que, curieusement, Abº Tammæm a entrepris
de placer un long exposé, inspiré du célèbre hadith, sur les
«soixante-douze sectes» de l’islam qui seraient dans l’erreur.
Cette «hérésiographie ismaélienne» a fait, elle aussi, l’objet
d’un article de P.W. (dans Medieval Isma©ili History and
Thought, éd. F. Daftary, Cambridge Univ. Press, 1996,
p. 161-177).

Le trait remarquable de cet exposé hérésiographique
est que la liste des soixante-douze sectes en question est
très exactement, et dans le même ordre, celle que l’on trouve
dans les MafætîÌ al-©ulºm d’al-⁄wærizmî, à deux petites dif-
férences près. La première va, peut-on dire, de soi: Abº
Tammæm, ismaélien, ne pouvait que retirer de la liste des
«chiites extrémistes» (fiæliya) les ismæ©iliyya que ⁄wærizmî,
pour sa part, range sous cette rubrique peu flatteuse. La
seconde différence, plus difficile à expliquer, est que, dans
la catégorie des «assimilationnistes» (mu‡abbiha), Abº
Tammæm a un chapitre sur les næbita (s’il faut bien lire ainsi,
mais c’est probable) qui ne figure pas dans les MafætîÌ.
Cela mis à part, le parallélisme est sans faille, et pourrait
conduire à penser que ⁄wærizmî – dont l’activité se situe
dans la seconde moitié du IVe/Xe siècle – a tout simplement
emprunté sa liste à Abº Tammæm. P.W., cependant, n’est
pas de cet avis, et suppose une source commune.

Il existe aussi, il est vrai, entre les deux listes, une
autre différence qui tient à leur organisation générale (casse-
tête, on le sait, pour tous les hérésiographes). Considérées

individuellement, les sectes se suivent dans le même ordre,
et sous les mêmes dénominations. Mais, alors que ⁄wærizmî
les répartit en sept maƒhab-s, le septième maƒhab, celui
des chiites, étant lui-même divisé en cinq grandes sectes,
Abº Tammæm, quant à lui, adopte une division tripartite,
assez inattendue, mais qui, somme toute, et malgré quel-
ques couacs, s’accorde assez bien avec la liste telle qu’elle
est disposée. Tripartition parfaite, du reste, du point de vue
formel, chacun des trois grands groupes comportant un
nombre égal de vingt-quatre sectes. Il y a d’abord celles
pour qui les œuvres sont partie intégrante de la foi (al-†æ©æt
kulluhæ îmæn), où l’auteur range successivement les
mu©tazilites, les ≈æriÏites, et les aÒÌæb al-ÌadîÚ. Il y a en-
suite celles pour qui, au contraire, les œuvres ne sont pas
constituantes de la foi (al-‡aræ’i© laysat min al-îmæn): l’auteur
y range, bien sûr, les murÏiites expressément désignés
comme tels, mais également, avant eux, les partisans du
Ïabr (appelés ici qadariyya, au rebours de l’usage sunnite
du terme), dont certains en effet – tels les disciples de
Íahm et d’al-NaÏÏær – étaient notoirement murÏiites, ainsi,
enfin, que les «assimilationnistes», ce qui, pour le coup,
est beaucoup plus tiré par les cheveux, même si y figurent
à juste titre les a‡©arites et les karræmiyya. Enfin vient le
troisième grand groupe, qui réunit «ceux pour qui l’imam
après le Prophète a été ¢Alî b. Abî ™ælib». On y trouve, comme
il se doit, les diverses variantes du chiisme: zaydites,
kaysæniyya, fiulæt, imamites (ou «ræfi∂ites»), mais aussi,
paradoxalement, deux sectes pro-©abbæsides: d’une part,
les partisans d’Abº Salama al-⁄allæl, ce qui, à la rigueur,
peut encore s’admettre; d’autre part, les ræwandiyya, ce
qui, cette fois, est une inconséquence totale: pour ces der-
niers, le successeur légitime du Prophète n’était pas ¢Alî
son cousin, mais bien al-¢Abbæs, son oncle paternel. Cette
aberration se retrouve, bien sûr, dans les MafætîÌ, mais d’une
façon peut-être moins criante, ⁄wærizmî se contentant, pour
sa part, du terme générique de ‡î©a.

D’où Abº Tammæm tire-t-il son information? Pour P.W.,
sa source ultime et quasi exclusive serait le K. al-Maqælæt
d’Abº l-Qæsim al-Bal≈î, connu de l’auteur soit directement,
soit au travers d’une compilation postérieure. Qu’il en soit
ainsi au moins en partie est en effet confirmé par la compa-
raison entre ce que nous connaissons des Maqælæt – soit
par l’édition partielle de Fu’æd Sayyid, soit par les citations
qui en sont faites dans al-Îºr al-©în de Na‡wæn al-Îimyarî –
et les passages correspondants du K. al-ΩaÏara. Il faut
remarquer cependant que les différences sont grandes, par
exemple, dans la section relative aux ≈æriÏites, où ne se
reconnaissent que très partiellement les multiples divisions
et subdivisions établies par Bal≈î et que l’on retrouve rituel-
lement par la suite chez A‡©arî, Îimyarî, Bafidædî, Ωahrastænî.
Espérons qu’un jour prochain une comparaison plus systé-
matique pourra être entreprise. Faut-il rappeler à P.W. qu’un
manuscrit complet des Maqælæt existe bel et bien, et qu’il
est encore aujourd’hui entre les mains d’Ayman Fu’æd
Sayyid, qui a apparemment décidé de ne jamais le publier?

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Madelung Wollferd. & Walker Paul. E. : An Ismaili heresiography: the «Bāb al-shayṭān» from Abū Tammām’s Kitāb al-shajara, recensé par Daniel Gimaret
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 59

II. ISLAMOLOGIE

La lecture de l’ouvrage est passionnante, tellement il
contient de nouveautés par rapport à l’hérésiographie isla-
mique traditionnelle. Ainsi, on ne sera pas peu surpris de
trouver en tête des six sectes mu©tazilites citées, au lieu du
couple habituel WæÒil b. ¢A†æ’ - ¢Amr b. ¢Ubayd (totalement
passé sous silence), une secte dite des Ìasaniyya, disciples
d’al-Îasan al-BaÒrî. L’auteur ignore en revanche les
mu©tazilites de la «deuxième période» (Íubbæ’î et la suite),
ce qui se comprend, dira-t-on, s’il puise son information chez
Bal≈î. Remarquons pourtant (et c’est bien une preuve que
Bal≈î n’est pas sa source unique) qu’il a plus loin, dans la
section des mu‡abbiha, un chapitre sur A‡©arî, qui, lui, était
un élève de Íubbæ’î…

Le chapitre sur les aÒÌæb al-ÌadîÚ (appelés ici ÌadîÚiyya)
n’est pas moins étonnant. Mettant en parallèle, en quelque
sorte, uÒºl al-dîn et uÒºl al-fiqh, Abº Tammæm distingue en
leur sein quatre «sectes» qui ne sont autres, en réalité,
que les quatre grandes écoles juridiques (selon notre
classification habituelle) pour lesquelles en effet – par
opposition aux aÒÌæb al-ra’y – le hadith, prophétique ou
non, est un élément déterminant de l’élaboration du droit:
mælikites, ‡æfi©ites, Ìanbalites, et Âæhirites disciples de
Dæwud b. ¢Alî al-IÒfahænî. Mais en l’occurrence les différen-
ces en matière de méthodologie juridique (acceptation ou
non du qiyæs, de l’istiÌsæn, etc.) passent largement au
second plan. Ce qui retient ici avant tout l’attention d’Abº
Tammæm, ce sont les divergences de caractère «politique»,
sur le problème crucial de l’imamat. On apprend là (du moins
n’avais-je jamais rien lu de tel) que les mælikites, tout en
reconnaissant, dans son ordre de succession, la légitimité
du califat d’Abº Bakr, considèrent qu’au point de vue du
mérite personnel ¢Umar lui était supérieur, et invoquent en
ce sens toute une série de traditions. Les Ìanbalites, quant
à eux, auraient pour caractéristique – outre leur anthropo-
morphisme et leur rejet de la thèse du Coran créé – leur
hostilité à l’égard de ¢Alî (ils mettent en doute la légitimité
de son imamat, cf. déjà les UÒºl al-niÌal du ps. Næ‡i’, éd.
Van Ess, § 113) et leur vigoureux parti pris pro-umayyade,
allant même jusqu’à dire qu’au jour de la résurrection Dieu
fera asseoir Mu©æwiya à Sa droite, et l’enveloppera de Sa
main droite!

Dans le groupe des «qadarites» (identifiés ici, rappe-
lons-le, aux muÏbira), on relèvera les chapitres consacrés
à deux sectes rarement citées ailleurs: les bi††î≈iyya, disci-
ples d’un certain Abº Ismæ©îl al-Bi††î≈î (appelé ici –
fautivement? – Ismæ©îl al-Bi††î≈, cf. Van Ess, Theologie II
619), et les ÒabbæÌiyya, disciples d’Abº l-∑abbæÌ al-
Samarqandî (ibid. 562).

Dans la longue liste, passablement hétéroclite, des
mu‡abbiha – c’est-à-dire de tous ceux qui, à des degrés
divers, se font de Dieu une représentation anthropomorphi-
que, depuis les kullæbiyya et les a‡©arites qui admettent la
réalité des attributs révélés (mains, yeux, etc.) jusqu’à
diverses catégories de fiulæt (bayæniyya, mufiîriyya, etc.) –,
on notera plus particulièrement: le chapitre sur les a‡©arites,

au cours duquel l’auteur cite un extrait du K. al-Luma© (§ 74
de l’éd. McCarthy) et range, en matière de fiqh, A‡©arî et
ses disciples parmi les partisans d’Abº Îanîfa; le chapitre
sur les aÒÌæb al-fa∂æ’ (ou fa∂æ’iyya, lu fautivement qa∂æ’iyya
dans l’éd. des MafætîÌ: ces gens sont censés identifier Dieu
à l’espace), où Abº Tammæm ajoute à la description, déjà
accessible dans Îimyarî, des deux sous-sectes qui les ras-
semblent les noms de leurs chefs respectifs; le chapitre
sur les Ìubbiyya qui disent adorer Dieu non par crainte de
Son châtiment mais par amour pour Lui, et qui se Le repré-
sentent sous la forme d’un jeune homme imberbe au beau
visage; celui sur les minhæliyya, disciples d’un certain al-
Minhæl b. Maymºn al-¢IÏlî, pour qui Dieu est un corps
susceptible de se transformer en toutes les sortes d’êtres,
depuis la pierre et la plante jusqu’à l’ange; le très substan-
tiel chapitre sur les mubayyi∂a, disciples d’al-Muqanna©, dont
l’auteur dit qu’il a rencontré personnellement nombre d’en-
tre eux, et qu’il a eu avec eux des discussions.

Dans la section sur les murÏiites, on relèvera cette
secte inconnue jusqu’ici des iÏtihædiyya (partisans du prin-
cipe kull muÏtahid muÒîb), répartis, eux aussi, en deux
sous-sectes: d’une part, les disciples d’un certain ÍaÌdar
b. MuÌammad al-Tamîmî (seul mentionné dans les MafætîÌ),
d’autre part ceux d’un certain MuÌammad b. Ziyæd al-
Íulaynî (?).

Digne de remarque encore, dans l’énumération des
sectes zaydites, le long chapitre consacré à une secte dite
des ≈alafiyya, pour qui le successeur de Zayd à l’imamat
aurait été son fils ¢Abd al-∑amad, et qui devaient leur nom à
celui du fils de ce dernier, ⁄alaf b. ¢Abd al-∑amad. En ma-
tière de tawÌîd, les ≈alafiyya étaient les tenants d’une
théologie apophatique comparable à celle de Íahm (nulle
description positive ne convient à Dieu).

On n’en finirait pas d’énumérer tous les apports de
cette «hérésiographie ismaélienne» (qui n’a du reste, en
soi, rien d’ismaélien, comme le remarque justement P.W.),
et j’imagine quelle a pu être la frustration d’un J. van Ess
de voir arriver trop tard ce superbe matériau pour pouvoir
en intégrer les données dans sa Theologie (seules quel-
ques références à l’article du JAOS de 1994 dans les
Nachträge du vol. IV).

Autant que j’en puisse juger au terme d’une lecture
rapide, tant l’édition du texte (le manuscrit est très fautif, et
toujours très heureusement corrigé) que sa traduction ne
me paraissent mériter que des éloges (l’une et l’autre, au
dire même de P.W., doivent beaucoup à W. Madelung, d’où
la double signature). Ce qui, en revanche, est terriblement
– pour ne pas dire: scandaleusement – déficient, c’est l’an-
notation. Comment, pour un texte aussi riche, aussi
«juteux», se contenter la plupart du temps d’indiquer les
références des versets coraniques, et de renvoyer, le cas
échéant, aux articles correspondants de l’Encyclopédie de
l’Islam? P.W. veut bien me faire compliment, et je l’en
remercie, des notes «valuable and useful» de mon
Shahrastani: que ne s’est-il efforcé d’en faire autant pour

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Madelung Wollferd. & Walker Paul. E. : An Ismaili heresiography: the «Bāb al-shayṭān» from Abū Tammām’s Kitāb al-shajara, recensé par Daniel Gimaret
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 60

II. ISLAMOLOGIE

son compte? Tous les hadiths cités, par exemple, mérite-
raient un commentaire, ou au moins un essai de localisation.
Sans compter certaines explications élémentaires, si vrai-
ment, comme c’est dit p. 15, la traduction est destinée à
des lecteurs non arabisants. Ne faudrait-il pas dire à ceux-
ci, par exemple, p. 47, ce qu’il faut entendre par taræwîÌ,
taslîm, tarÏî©, iqæma? Cette excessive discrétion serait-elle
due à une contrainte éditoriale?

Daniel Gimaret
EPHE, Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Madelung Wollferd. & Walker Paul. E. : An Ismaili heresiography: the «Bāb al-shayṭān» from Abū Tammām’s Kitāb al-shajara, recensé par Daniel Gimaret
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


