| 1. IsLaAMoOLOGIE |

Ibn ‘Arabi, Rasa’il, édition établie par
Qasim Muhammad ‘Abbas et
Husayn Muhammad ‘Ugayl

Cultural Foundation Publications, Abu Dabi, 1998.
350 p.

Dans son Histoire et classification de I'ceuvre d’lbn
Arabi, publiée a Damas en 1964 (mais issue d’'une thése
soutenue en 1958). 0. Yahia signalait I'existence d’une
douzaine de traités qui, par la date de leur rédaction, pa-
raissaient étre les derniers écrits du Sayh al-akbar. Les
notices qui leur étaient consacrées figuraient sous les
numeéros suivants du «Répertoire général»: 18, 77, 80,
256, 262, 288, 342, 472, 539, 587 et 685. Ce sont ces
ouvrages que viennent de publier deux éditeurs heureux et
fiers de révéler des textes, oubliés depuis huit siécles, qui
révélent, selon eux, le stade final de la pensée d’lbn ‘Arabi
et, sur certains points, témoignent chez lui d’une certaine
évolution doctrinale. Cette édition, précisent-ils, est basée
sur un unicum conservé au Musée de I'lrak a Bagdad et,
bien qu’une vingtaine de pages soient perdues et que
d’autres aient été assembles en désordre, le fait qu'il s’agisse
d’un autographe confére a ce manuscrit, décrit avec toutes
les précisions souhaitables, une indiscutable autorité (voir
p. 83 sq.). Neuf des Rasa’il qu'il contient ont été, d’apres
les colophons, rédigées a Damas a des dates qui
s’échelonnent entre le mois de Rabi‘ | 635 et le mois de
Gumada Il 636. Or Ibn ‘Arabi se trouvait effectivement &
cette époque a Damas ou il devait mourir en 638.

Si les huit index annoncés p. 104 sont inexpli-
cablement absents, |a bibliographie sur laquelle s’appuie la
longue introduction des éditeurs apparait p. 105-110. Elle
permet de constater que n’ont été utilisés par eux que des
ouvrages écrits ou traduits en arabe: ce qui explique, par
exemple, que l'information relative & la biographie d’lbn
‘Arabi soit tirée de la version arabe (expurgée de son titre
originel) de 'octogénaire /slam cristianizado d’Asin Palacios.
Les trés nombreux travaux publiés dans différentes langues
occidentales au cours des derniéres décennies sont totale-
ment ignorés. Le cas est trop fréquent pour qu'on s’en
indigne. Mais ce qui est plus sur prenant c’est que sont
ignorés aussi les contributions majeures du Syrien 0. Yahia
aux études akbariennes: ni la thése citée plus haut (pu-
bliée, il est vrai, en frangais) ni son édition critique des
Futihat (14 volumes parus) n'ont évidemment été consul-
tées. Or cette précaution edt évité aux deux éditeurs des
affirmations aussi péremptoires qu’aventureuses.

Le manuscrit du Musée de I'lrak est mentionné par
0. Yahia, qui ne I'a pas personnellement examiné, dans les
notices énumérées ci-dessus, sur la foi des indications
données par K. Awwad dans un article de 1955. Mais il ne
s’agit aucunement d’un unicum. 0. Yahia, en effet, donne
les références d’un autre manuscrit, contenant les mémes
traités, qui se trouve en Turquie (Hudai Uskudar 425). Il ne
I

semble pas avoir lu ces textes, dont il définit trés briéve-
ment les sujets (« éthique mystique », « ésotérisme »...) mais
seulement les avoir rapidement feuilletés en portant son
attention sur les colophons qui lui permettaient de les da-
ter. Les dates qu'il releve coincident d’ailleurs avec celles
du manuscrit irakien, ce qui autorise a supposer que les
deux exemplaires sont, sinon rigoureusement identiques,
en tout cas assez similaires. Nous n’avons pas eu jusqu’ici
la possibilité de le vérifier.

Le manuscrit de Bagdad est-il un autographe ? Les
éditeurs s’en déclarent certains... mais n‘ont procédé a
aucune comparaison pour confirmer cette assertion. La
encore, les recherches d’0. Yahia leur auraient fait connaitre
que, parmi les spécimens de I'écriture d’Ibn ‘Arabi dont on
dispose, il en est un avec lequel la confrontation s'imposait
a un double titre: a savoir le manuscrit autographe de la
deuxieme rédaction des Fufihat qui, par ses dimensions
(37 volumes!) se préte a une analyse approfondie du
graphisme de son auteur et qui, en outre, a été achevé en
636 et est donc exactement contemporain de ces Rasa'il.
Or, sur la base des spécimens reproduits par les éditeurs
(p. 111-114, 226, 228, 283, 348), il est facile de constater
que le scripteur n’est pas lbn Arabi, dont I'écriture présente
des caractéristiques constantes trés reconnaissables. Un
détail, d’autre part, aurait dii éveiller les soupgons: le scrip-
teur du manuscrit « autographe » commet de nombreuses
fautes de grammaire, dont beaucoup sont d’ailleurs rele-
vées en notes, en particulier sur les noms de nombre (il y
en a souvent plusieurs par page) et sur les duels. [bn Arabi
n'est certes, pas plus que quiconque, a I'abri d’un /apsus
calami occasionnel. Mais il faut bien mal connaitre son
ceuvre pour le croire coupable de ces erreurs grossiéres et
persévérantes. Si donc le scripteur et 'auteur de ces Rasa’il
ne font qu’un, il est hors de doute que cet auteur ne peut
étre le Sayh al-akbar.

L'étude du contenu de ce recueil fournit en outre des
éléments qui démontrent 'impossibilité de cette attribution
de maniére beaucoup plus décisive : car le manuscrit publié,
a défaut d’étre autographe, pourrait &tre, aprés tout, une
copie maladroite d’une série d’ouvrages authentiques. Le
présent compte-rendu serait d’'une longueur démesurée si
nous y entreprenions une analyse exhaustive des thémes
abordés et de leur traitement. Nous nous bornerons donc a
signaler quelques faits suffisamment éloquents. On peut
déja observer que I'absence totale dans toutes ces Rasa’il
de la moindre allusion a I'un de quelconque des ouvrages
antérieurs d’lbn ‘Arabi ou a tel ou tel des personnages qu'il
arencontrés est assez inhabituelle pour tout lecteur familier
avec sa maniére d’écrire. Mais ce silence devient parfaite-
ment explicable lorsque I'auteur, dans un passage
autobiographique du long traité qui s'intitule Inhiraq al-gunad
ila I-gulid (p. 238-239) évoque certaines des graces dont
il a été favorisées — en I'occurrence la transmission (talqin)
a lui faite par les prophétes Muhammad, Ibrahim et Nah de
trois lettres (ra, mim et ya’) auxquelles son eschatologie

I

| BCAI 17 - 2001 50 |

BCAI 17 (2001) Ibn ‘Arabi : Rasa’il, édition établie par Qasim Muhammad ‘Abbas et Husayn Muhammad ‘Ugayl, recensé par Michel Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. IsLaAMoOLOGIE

assez confuse assigne un rdle spécial. Le prophéte
Muhammad, précise-t-il, lui a ainsi transmis « trois ra’», «au
Hurasan, du coté de Garbad, dans un village nomme
Abdagan », ¢’est-a-dire dans la région de Nisapar. Cette lo-
calisation exclut par conséquent sans appel I'attribution de
cet écrit & Ibn Arabi qui, au cours de ses voyages, dont les
itinéraires sont sans mystére, ne s’est jamais rendu au
Hurasan.

Rien d’étonnant, dés lors, dans la présence sous la
plume de l'auteur de formulations fort peu akbariennes...
dont les éditeurs concluent (p. 69 sg.) qu’lbn Arabi, a la fin
de sa vie, a adopté sur divers sujets des positions différentes
de celles qu’on reléve dans les Fusus et les Futiihat (rappe-
lons que, si les Fusis datent de 627, Ibn ‘Arabi achéve la
version définitive des Futihat au moment méme ou il est
censé composer ces Rasa’il!) Parmi ces «nouveautés »,
I'une des plus curieuses concerne le « sceau des saints ».
On sait le rdle important de ce terme dans 'hagiologie d’lbn
‘Arabi, qui distingue d’ailleurs deux fonctions: celle de
«sceau de la sainteté muhammadienne » — qu’il revendique
pour lui-méme — et celle de « sceau de la sainteté univer-
selle » qui, il le disait déja dans le Anga mugrib, ceuvre de
jeunesse et ne cesse de le redire par la suite, sera celle de
‘9sa b. Maryam lors de son retour sur terre a la fin des
temps. Or, dans les Rasa’il (p. 325, 238, 240, 261), ‘Isa
n’est plus que le précurseur du sceau des saints, ce titre
revenant a un personnage dont le nom, Yas‘a, est un ana-
gramme 9sa. Ajoutons que I'auteur, qui porte un intérét
marqué aux spéculations apocalyptiques, semble (p. 215),
dans un texte daté du mois de ramadan 635, attendre pour
la fin de cette méme année les événements qui annoncent
la consommation des siécles. On notera aussi que le célébre
hadit qudsi «j'étais un trésor caché... » est cité a plusieurs
reprises (voir p. 197, ot il apparait deux fois et p. 306) avec
le verbe aradtu («jai voulu étre connu »). Ce méme hadit
est I'un des plus souvent cités par Ibn ‘Arabi mais, sans
aucune exception, il écrit — conformément d’ailleurs a la
forme la plus répandue — ahbabtu («j’ai aimé étre connu »).
Cette divergence n’est pas insignifiante : pour Ibn ‘Arabi, ce
ahbabtu est, comme Corbin I'a bien montré, un des appuis
scripturaires de sa cosmogonie qui fait de 'amour (hubb)
sabab igad al-‘alam (Fut., Il, p. 112). Signalons encore les
pages traitant des modalités du rattachement initiatique (en
particulier p. 188-189) dont la tonalité trés technique ne
correspond guére a la maniére dont le Sayh al-akbar aborde
les mémes sujets: vérification faite, elles démarquent le
chapitre 12 des Awarif al-ma‘arif de Suhrawardi, dont cer-
taines phrases sont littéralement recopiées.

Innombrables sont les ouvrages, inédits ou imprimés,
qui sont faussement attribués a Ibn ‘Arabi. Il s’agit parfois
d’écrits mystiques mais parfois aussi de livres d’astrologie,
de magie... voire de la traduction arabe d’un traité de yoga
(depuis longtemps identifiée mais dont une copie nous fut
naguére proposée par un libraire marocain). Osman Yahia a
amplement contribué au repérage de ces apocryphes — sans
I

pouvoir, hélas, décourager les maisons d’éditions arabes
de continuer a les diffuser sous le nom de leur auteur
présumé ni persuader tous les bibliothécaires de réviser
leurs catalogues. Mais, vieille d'un demi-siécle, sa these,
qui demeure un instrument irremplacable, devrait étre mise
a jour en tenant compte des découvertes ultérieures
d’0Osman Yahia lui-méme et de celle qu’ont pu faire d’autres
spécialistes au cours de leurs recherches, dans les fonds
turcs notamment. Nous avions, il y a une dizaine d’années,
vainement tenté de susciter une mise en commun des
informations ainsi recueillies et nous gardons I'espoir qu’un
jeune chercheur s’attaquera avec plus de succés a ce
probléme.

Quoi qu'’il en soit, il faut constater que 'ouvrage recensé
ici présente un caractere particulier. En effet, le lieu et les
dates de rédaction, qu’a priori nous n’avons pas de raison
de mettre en doute, en situant I'auteur dans le voisinage
d’lbn ‘Arabi. Son lexique, d’autre part, comporte bien des
termes qui sont des marques distinctives de I'enseignement
akbarien: ard al-haqiqa, nafas al-Rahman, tagalli, hatam
alawliya’, etc. Lemploi récurrent de ce vocabulaire permet
d’ailleurs de comprendre qu’au terme d’un rapide survol du
manuscrit on puisse tenir provisoirement pour acceptable
son attribution au maitre andalou, affirmée (avec une faute
de grammaire) par la page de titre : seule une lecture atten-
tive décéle ce qui la rend intenable. Il reste que l'auteur,
pour l'instant anonyme, de ces Rasa’il, s'il n’a sans doute
pas appartenu au premier cercle des disciples d’lbn ‘Arabi,
a probablement fréquenté ce milieu assez bien connu par
les certificats de sama“ et, quoique la diffusion en fut alors
relativement restreinte, a manifestement eu accés a cer-
tains ouvrages du Sayh. Etait-il originaire de ce Hurasan ol
il déclare avoir eu une vision du Prophéte ? Cela explique-
rait peut-étre la faiblesse de sa syntaxe et aussi une phrase
(p. 120) qui, au sujet de la premiere risala (Ayn al-a‘yan)
précise qu’elle est mutargama. Ce ne sont Ia que de fragiles
conjectures, et toute enquéte visant a les confirmer ou a
les infirmer doit commencer par une méticuleuse compa-
raison des deux manuscrits présentement disponibles.

Michel Chodkiewicz
EHESS, Paris

| BCAI 17 - 2001 51 |

BCAI 17 (2001) Ibn ‘Arabi : Rasa’il, édition établie par Qasim Muhammad ‘Abbas et Husayn Muhammad ‘Ugayl, recensé par Michel Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


