
BCAI 17 – 2001 50

II. ISLAMOLOGIE

Ibn ‘Arabî, Rasâ’il, édition établie par Qâsim M. ‘A. et Husayn M. ‘U. [Michel Chodkiewicz]

Ibn ©Arabî, Rasæ’il, édition établie par
Qæsim MuÌammad ©Abbæs et
Îusayn MuÌammad ©UÏayl

Cultural Foundation Publications, Abu ∆abî, 1998.
350 p.

Dans son Histoire et classification de l’œuvre d’Ibn
©Arabî, publiée à Damas en 1964 (mais issue d’une thèse
soutenue en 1958). O. Yahia signalait l’existence d’une
douzaine de traités qui, par la date de leur rédaction, pa-
raissaient être les derniers écrits du Ωay≈ al-akbar. Les
notices qui leur étaient consacrées figuraient sous les
numéros suivants du «Répertoire général»: 18, 77, 80,
256, 262, 288, 342, 472, 539, 587 et 685. Ce sont ces
ouvrages que viennent de publier deux éditeurs heureux et
fiers de révéler des textes, oubliés depuis huit siècles, qui
révèlent, selon eux, le stade final de la pensée d’Ibn ©Arabî
et, sur certains points, témoignent chez lui d’une certaine
évolution doctrinale. Cette édition, précisent-ils, est basée
sur un unicum conservé au Musée de l’Irak à Bagdad et,
bien qu’une vingtaine de pages soient perdues et que
d’autres aient été assembles en désordre, le fait qu’il s’agisse
d’un autographe confère à ce manuscrit, décrit avec toutes
les précisions souhaitables, une indiscutable autorité (voir
p. 83 sq.). Neuf des Rasæ’il qu’il contient ont été, d’après
les colophons, rédigées à Damas à des dates qui
s’échelonnent entre le mois de Rabî© I 635 et le mois de
•umæda II 636. Or Ibn ©Arabî se trouvait effectivement à
cette époque à Damas où il devait mourir en 638.

Si les huit index annoncés p. 104 sont inexpli-
cablement absents, la bibliographie sur laquelle s’appuie la
longue introduction des éditeurs apparaît p. 105-110. Elle
permet de constater que n’ont été utilisés par eux que des
ouvrages écrits ou traduits en arabe: ce qui explique, par
exemple, que l’information relative à la biographie d’Ibn
©Arabî soit tirée de la version arabe (expurgée de son titre
originel) de l’octogénaire Islam cristianizado d’Asin Palacios.
Les très nombreux travaux publiés dans différentes langues
occidentales au cours des dernières décennies sont totale-
ment ignorés. Le cas est trop fréquent pour qu’on s’en
indigne. Mais ce qui est plus sur prenant c’est que sont
ignorés aussi les contributions majeures du Syrien O. Yahia
aux études akbariennes: ni la thèse citée plus haut (pu-
bliée, il est vrai, en français) ni son édition critique des
FutºÌæt (14 volumes parus) n’ont évidemment été consul-
tées. Or cette précaution eût évité aux deux éditeurs des
affirmations aussi péremptoires qu’aventureuses.

Le manuscrit du Musée de l’Irak est mentionné par
O. Yahia, qui ne l’a pas personnellement examiné, dans les
notices énumérées ci-dessus, sur la foi des indications
données par K. ©Awwæd dans un article de 1955. Mais il ne
s’agit aucunement d’un unicum. O. Yahia, en effet, donne
les références d’un autre manuscrit, contenant les mêmes
traités, qui se trouve en Turquie (Hudaï Uskudar 425). Il ne

semble pas avoir lu ces textes, dont il définit très briève-
ment les sujets («éthique mystique», «ésotérisme»…) mais
seulement les avoir rapidement feuilletés en portant son
attention sur les colophons qui lui permettaient de les da-
ter. Les dates qu’il relève coïncident d’ailleurs avec celles
du manuscrit irakien, ce qui autorise à supposer que les
deux exemplaires sont, sinon rigoureusement identiques,
en tout cas assez similaires. Nous n’avons pas eu jusqu’ici
la possibilité de le vérifier.

Le manuscrit de Bagdad est-il un autographe? Les
éditeurs s’en déclarent certains… mais n’ont procédé à
aucune comparaison pour confirmer cette assertion. Là
encore, les recherches d’O. Yahia leur auraient fait connaître
que, parmi les spécimens de l’écriture d’Ibn ©Arabî dont on
dispose, il en est un avec lequel la confrontation s’imposait
à un double titre: à savoir le manuscrit autographe de la
deuxième rédaction des FutºÌæt qui, par ses dimensions
(37 volumes!) se prête à une analyse approfondie du
graphisme de son auteur et qui, en outre, a été achevé en
636 et est donc exactement contemporain de ces Rasæ’il.
Or, sur la base des spécimens reproduits par les éditeurs
(p. 111-114, 226, 228, 283, 348), il est facile de constater
que le scripteur n’est pas Ibn ©Arabî, dont l’écriture présente
des caractéristiques constantes très reconnaissables. Un
détail, d’autre part, aurait dû éveiller les soupçons: le scrip-
teur du manuscrit «autographe» commet de nombreuses
fautes de grammaire, dont beaucoup sont d’ailleurs rele-
vées en notes, en particulier sur les noms de nombre (il y
en a souvent plusieurs par page) et sur les duels. Ibn ©Arabî
n’est certes, pas plus que quiconque, à l’abri d’un lapsus
calami occasionnel. Mais il faut bien mal connaître son
œuvre pour le croire coupable de ces erreurs grossières et
persévérantes. Si donc le scripteur et l’auteur de ces Rasæ’il
ne font qu’un, il est hors de doute que cet auteur ne peut
être le Ωay≈ al-akbar.

L’étude du contenu de ce recueil fournit en outre des
éléments qui démontrent l’impossibilité de cette attribution
de manière beaucoup plus décisive: car le manuscrit publié,
à défaut d’être autographe, pourrait être, après tout, une
copie maladroite d’une série d’ouvrages authentiques. Le
présent compte-rendu serait d’une longueur démesurée si
nous y entreprenions une analyse exhaustive des thèmes
abordés et de leur traitement. Nous nous bornerons donc à
signaler quelques faits suffisamment éloquents. On peut
déjà observer que l’absence totale dans toutes ces Rasæ’il
de la moindre allusion à l’un de quelconque des ouvrages
antérieurs d’Ibn ©Arabî ou à tel ou tel des personnages qu’il
a rencontrés est assez inhabituelle pour tout lecteur familier
avec sa manière d’écrire. Mais ce silence devient parfaite-
ment explicable lorsque l’auteur, dans un passage
autobiographique du long traité qui s’intitule Inhiræq al-Ïunºd
ilæ l-Ïulºd (p. 238-239) évoque certaines des grâces dont
il a été favorisées – en l’occurrence la transmission (talqîn)
à lui faite par les prophètes MuÌammad, Ibræhîm et NºÌ de
trois lettres (ræ’, mîm et yæ’) auxquelles son eschatologie

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Ibn ʿArabī : Rasā’il, édition établie par Qāsim Muḥammad ʿAbbās et Ḥusayn Muḥammad ʿUǧayl, recensé par Michel Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 51

II. ISLAMOLOGIE

assez confuse assigne un rôle spécial. Le prophète
MuÌammad, précise-t-il, lui a ainsi transmis «trois ræ’», «au
⁄urasæn, du côté de •ºrbæd, dans un village nomme
Abdaqæn», c’est-à-dire dans la région de Nî‡æpºr. Cette lo-
calisation exclut par conséquent sans appel l’attribution de
cet écrit à Ibn ©Arabî qui, au cours de ses voyages, dont les
itinéraires sont sans mystère, ne s’est jamais rendu au
⁄urasæn.

Rien d’étonnant, dès lors, dans la présence sous la
plume de l’auteur de formulations fort peu akbariennes…
dont les éditeurs concluent (p. 69 sq.) qu’Ibn ©Arabî, à la fin
de sa vie, a adopté sur divers sujets des positions différentes
de celles qu’on relève dans les FuÒºÒ et les FutºÌæt (rappe-
lons que, si les FuÒºÒ datent de 627, Ibn ©Arabî achève la
version définitive des FutºÌæt au moment même où il est
censé composer ces Rasæ’il!) Parmi ces «nouveautés»,
l’une des plus curieuses concerne le «sceau des saints».
On sait le rôle important de ce terme dans l’hagiologie d’Ibn
©Arabî, qui distingue d’ailleurs deux fonctions: celle de
«sceau de la sainteté muÌammadienne» – qu’il revendique
pour lui-même – et celle de «sceau de la sainteté univer-
selle» qui, il le disait déjà dans le Anqæ mufirib, œuvre de
jeunesse et ne cesse de le redire par la suite, sera celle de
©ïsæ b. Maryam lors de son retour sur terre à la fin des
temps. Or, dans les Rasæ’il (p. 325, 238, 240, 261), ©ïsæ
n’est plus que le précurseur du sceau des saints, ce titre
revenant à un personnage dont le nom, Yas©æ, est un ana-
gramme ©ïsæ. Ajoutons que l’auteur, qui porte un intérêt
marqué aux spéculations apocalyptiques, semble (p. 215),
dans un texte daté du mois de ramadan 635, attendre pour
la fin de cette même année les événements qui annoncent
la consommation des siècles. On notera aussi que le célèbre
ÌadîÚ qudsi «j’étais un trésor caché…» est cité à plusieurs
reprises (voir p. 197, où il apparaît deux fois et p. 306) avec
le verbe aradtu («j’ai voulu être connu»). Ce même ÌadîÚ
est l’un des plus souvent cités par Ibn ©Arabî mais, sans
aucune exception, il écrit – conformément d’ailleurs à la
forme la plus répandue – aÌbabtu («j’ai aimé être connu»).
Cette divergence n’est pas insignifiante: pour Ibn ©Arabî, ce
aÌbabtu est, comme Corbin l’a bien montré, un des appuis
scripturaires de sa cosmogonie qui fait de l’amour (Ìubb)
sabab îÏæd al-©ælam (Fut., II, p. 112). Signalons encore les
pages traitant des modalités du rattachement initiatique (en
particulier p. 188-189) dont la tonalité très technique ne
correspond guère à la manière dont le Ωay≈ al-akbar aborde
les mêmes sujets: vérification faite, elles démarquent le
chapitre 12 des ©Awærif al-ma©ærif de Suhrawardî, dont cer-
taines phrases sont littéralement recopiées.

Innombrables sont les ouvrages, inédits ou imprimés,
qui sont faussement attribués à Ibn ©Arabî. Il s’agit parfois
d’écrits mystiques mais parfois aussi de livres d’astrologie,
de magie… voire de la traduction arabe d’un traité de yoga
(depuis longtemps identifiée mais dont une copie nous fut
naguère proposée par un libraire marocain). Osman Yahia a
amplement contribué au repérage de ces apocryphes – sans

pouvoir, hélas, décourager les maisons d’éditions arabes
de continuer à les diffuser sous le nom de leur auteur
présumé ni persuader tous les bibliothécaires de réviser
leurs catalogues. Mais, vieille d’un demi-siècle, sa thèse,
qui demeure un instrument irremplaçable, devrait être mise
à jour en tenant compte des découvertes ultérieures
d’Osman Yahia lui-même et de celle qu’ont pu faire d’autres
spécialistes au cours de leurs recherches, dans les fonds
turcs notamment. Nous avions, il y a une dizaine d’années,
vainement tenté de susciter une mise en commun des
informations ainsi recueillies et nous gardons l’espoir qu’un
jeune chercheur s’attaquera avec plus de succès à ce
problème.

Quoi qu’il en soit, il faut constater que l’ouvrage recensé
ici présente un caractère particulier. En effet, le lieu et les
dates de rédaction, qu’à priori nous n’avons pas de raison
de mettre en doute, en situant l’auteur dans le voisinage
d’Ibn ©Arabî. Son lexique, d’autre part, comporte bien des
termes qui sont des marques distinctives de l’enseignement
akbarien: ar∂ al-Ìaqîqa, nafas al-RaÌmæn, taÏallî, ≈ætam
al-awliyæ’, etc. L’emploi récurrent de ce vocabulaire permet
d’ailleurs de comprendre qu’au terme d’un rapide survol du
manuscrit on puisse tenir provisoirement pour acceptable
son attribution au maître andalou, affirmée (avec une faute
de grammaire) par la page de titre: seule une lecture atten-
tive décèle ce qui la rend intenable. Il reste que l’auteur,
pour l’instant anonyme, de ces Rasæ’il, s’il n’a sans doute
pas appartenu au premier cercle des disciples d’Ibn ©Arabî,
a probablement fréquenté ce milieu assez bien connu par
les certificats de samæ© et, quoique la diffusion en fut alors
relativement restreinte, a manifestement eu accès à cer-
tains ouvrages du Ωay≈. Était-il originaire de ce ⁄urasæn où
il déclare avoir eu une vision du Prophète? Cela explique-
rait peut-être la faiblesse de sa syntaxe et aussi une phrase
(p. 120) qui, au sujet de la première risæla (Ayn al-a©yæn)
précise qu’elle est mutarÏama. Ce ne sont là que de fragiles
conjectures, et toute enquête visant à les confirmer ou à
les infirmer doit commencer par une méticuleuse compa-
raison des deux manuscrits présentement disponibles.

Michel Chodkiewicz
EHESS, Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Ibn ʿArabī : Rasā’il, édition établie par Qāsim Muḥammad ʿAbbās et Ḥusayn Muḥammad ʿUǧayl, recensé par Michel Chodkiewicz
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


