| 1. IsLaAMoOLOGIE

Hawting Gerald R.,

The Idea of Idolatry

and the Emergence of Islam.

From Polemic to History.

Cambridge Studies in Islamic Civilization

Cambridge University Press, 1999.
15 x 23 cm, xvil + 168 p.

Historien des débuts de l'islam, G.R. Hawting [= H],
de I'Université de Londres, est déja connu par un excellent
ouvrage de synthése sur la dynastie omeyyade "), par dif-
férentes contributions personnelles & des collogues ou des
revues spécialisées ® ou a la nouvelle édition de I'Encyclo-
pédie de I'islam, et enfin par I'édition en collaboration avec
A-K. A. Shareef, d'un ensemble d’études sur le Coran rédi-
gées par différents chercheurs ®. La contribution
personnelle de H & ce dernier ouvrage abordait déja la ques-
tion du shirk a partir de Coran 39, 65 et de I'accusation de
shirk lancée contre ‘Ali par les Kharidjites au temps de la
premiére guerre civile [36-40 / 656-661].

Quant au présent ouvrage, il se présente comme une
étude systématique sur le théme coranique du Sirk et des
muSrikan en tant que concepts polémiques visant non pas
des «idolatres » ou des «polythéistes» proprement dits,
mais des monothéistes qui sont ainsi stigmatisés par leurs
adversaires eux-mémes monothéistes en différentes situa-
tions. Quant a l'idolatrie et au polythéisme supposés avoir
été le contexte historique de I'émergence de lislam en
Arabie, il apparait a travers I'étude de H que nous avons
affaire ici a une construction de I'histoire par la tradition
musulmane, illustrée principalement par la littérature
concernant les idoles, al-asnam, et dont les données tradi-
tionnelles sont & différencier assez nettement d’avec la
polémique coranique contre le Sirk et les muSrikan.

Le titre est déja une indication que 'ouvrage ne traite
pas d’une question marginale, ou limitée a l'interprétation
de quelques textes coraniques en matiere de Sirk et de
musrikan. La question est centrale car, a travers I'analyse
de la notion de Sirk et le parcours historique sur l'idolatrie,
il s’agit de I'’émergence de l'islam et du mode d’approche
qui pourrait nous permettre de mieux en situer les données
et les témoignages, a défaut de les comprendre et de les
expliquer parfaitement. Lauteur, dans son introduction, pré-
sente I'ouvrage de la fagon suivante:

« La tradition musulmane nous dit que, dans la mesure
ou il est une forme de monothéisme historiquement dis-
tincte, l'islam est survenu dans le centre ouest de I'Arabie
(le Hedjaz) au début du vii® siécle de notre ére comme le
résultat d’une série de révélations envoyées par Dieu a son
prophéte Muhammad. Le contexte immédiat, le cadre dans
lequel Muhammad vécut et proclama son message, est
connu généralement dans la tradition sous le terme de
dahiliyya [...] Le caractére saillant de la gahiliyya, selon la
I

tradition musulmane, est sa religion polythéiste et
idolatrique, associée a des comportements comme I'immo-
ralité, sexuelle ou autre, le meurtre des enfants femelles, et
I'effusion de sang. On devrait se rappeler le fait que la tradi-
tion musulmane est pratiquement notre unique source
d’information sur la gahiliyya ; c’est a peu prés comme si
nous étions dépendants de la littérature chrétienne primi-
tive pour notre connaissance du judaisme au premier siécle
de notre ére. En dépit de cela, les chercheurs modernes ont
généralement accepté que, comme le soutient la tradition,
la gahiliyya fut le contexte a partir duquel naquit I'islam et
que dans la mesure ol nous pourrons mieux connaitre ce
contexte, nous serons dans une meilleure position pour
comprendre I'émergence de la nouvelle religion.

«Le présent ouvrage ne partage pas cette approche.
Il traite de I'image de la dahiliyya contenue dans la littéra-
ture traditionnelle principalement comme étant le reflet de
la compréhension des origines de I'islam telle qu’elle s’est
développée chez les musulmans durant les plus anciennes
étapes de I'émergence de cette nouvelle forme de mono-
théisme. Il pose la question de savoir dans quelle mesure il
est possible de reconstruire les idées et les pratiques reli-
gieuses des Arabes a l'intérieur de I'Arabie préislamique
sur la base des matériaux littéraires produits par les musul-
mans et qui datent, dans les plus anciennes formes sous
lesquelles nous les possédons, d’au moins 150 ans aprés
la date de 622 AD qui est traditionnellement considérée
comme le commencement de I'ére islamique » [p. 1-3].

Le chapitre 1, « La religion dans la Gahiliyya », est un
parcours dans les différentes reconstitutions historiques qui
ont été proposées sur la religion de la gahiliyya, par la tradi-
tion musulmane tout d’abord [p. 21-25], puis par la
recherche moderne : Wellhausen d’une part et Brockelmann
de l'autre, puis les chercheurs plus récents ou contempo-
rains qui se situent respectivement dans leur ligne de pensée
[p. 25-33]. Il passe ensuite en revue un certain nombre de
textes coraniques ou de thémes traditionnels sur la religion
de la gahiliyya [par exemple Coran 2, 6-7 et 29, 61-65 et
leurs commentaires], la hanifiyya et la religion d’Abraham,
la falibiyya préislamique. De ces premiéres analyses et des
études récentes qui ont été menées sur ces points il tire
une premiére conclusion :

«Ni le Coran, ni la tradition, laquelle est en partie une
élaboration du Coran et en partie, comme le Coran, refléte
les idées et les themes monothéistes communs, ne peu-
vent étre compris comme des témoignages historiques sur
les conditions de la gahiliyya » [p. 44].

(1) The First Dynasty of Islam. The Umayyad Caliphate, AD 661-750,
Southern lllinois University Press, 1987.

(2) BSOAS, JSAI etc.

(3) Approaches to the Qur'dn, Londres, Routledge, 1993.

| BCAI 17 - 2001 45

BCAI 17 (2001) Hawting Gerald R. : The Idea of Idolatry and the Emergence of Islam. From Polemic to History. Cambridge Studies in Islamic Civilization, recensé par A.-L.
de Prémare
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. IsLaAMoOLOGIE

Le chapitre 2 est intitulé « Idoles et idolatrie dans le
Coran ». Selon les matériaux de la tradition musulmane
(commentaires du Coran, biographies du Prophéte, autres
ouvrages), les musrikin sont les Arabes polythéistes et les
adorateurs d’idoles au Hedjaz au temps de Muhammad. Ce
point de vue est généralement avalisé par la recherche
moderne. En fait, si I'on ne considére que le Coran, on cons-
tate la distance qui le sépare de la tradition musulmane. La
racine SRK et sa signification premiére d’« association » est
au centre de 'analyse de H mais elle est loin de s’y limiter.
Outre I'analyse des termes $irk et kufr, il s’agit de l'interces-
sion, des anges, des trois déesses, du fagat et du gibt, etc.
H note en particulier que dans le Coran, les termes awtan
[3 occurrences] et asnam [5 occurrences], qui désignent
les «idoles », interviennent quasi uniqguement dans le con-
texte des peuples du passé (le temps d’Abraham et le temps
de Moise) ; 'unique passage ou il semble étre question d’une
situation contemporaine — « évitez la souillure des idoles »
al-rigz min al-awtan [Coran 22, 30] — est lié a un contexte
de pureté rituelle et de sacrifices, dont on retrouve I'équiva-
lent dans les écritures juives et chrétiennes [p. 55-59]. Rien
ne vient assurer qu’a partir de cette expression dont le sens
est trés général et qui intervient hors d’une situation préci-
sément indiquée, on puisse Iégitimement reconstruire quoi
que ce soit de «l'idolatrie » en Arabie au temps du Coran.
C’est le cas d’une maniere trés générale, y compris a propos
des mots {agat et gibt, et il est impossible, dans ces textes
a dominante polémique, de reconstruire la religion des op-
posants a partir de I'attaque du Coran contre elle. En
revanche, « on peut montrer comment I'accusation de Sirk
dans l'islam reproduit celle d’idolatrie dans des formes de
monothéisme qui usent d’un vocabulaire venant du grec
eidblolatreia. De la méme fagon que l'idolatrie y est fré-
quemment une accusation portée contre des individus ou
des groupes qui, a leurs propres yeux, sont convaincus qu'ils
sont monothéistes, ainsi dans I'islam, I'accusation de Sirk
est un terme souvent utilisé dans une polémique dirigée
contre des gens qui se décrivent eux-mémes comme par-
faitement monothéistes et, fréquemment, comme
musulmans. Les choses étant ainsi, pourquoi a-t-il été gé-
néralement accepté que les musSrikan du Coran étaient des
polythéistes et des idolatres dans un sens littéral ? La
réponse a cette question est, bien sdr, “parce que la tradition
musulmane nous dit qu’ils I'étaient” » [p. 67].

Le chapitre 3, « Sirk et idolatrie dans la polémique
monothéiste » , est consacré a I'analyse de I'« idolatrie » en
tant que concept polémique, destiné a contrer, a l'intérieur
du monothéisme lui-méme, les individus ou les groupes que
I'on estime déviants. Laccusation islamique de Sirk a eu,
en effet, de nombreux précurseurs non-arabes : samaritains
contre chrétiens trinitaires, avec la formulation hymnique
adressée a I'Unique ; juifs contre samaritains; Talmud de
Babylone contre minim (hérétiques) ol I'on note qu’Adam
fut créé le jour du Sabbat; juifs contre karaites ou contre
I

chrétiens ; karaites contre les rabbins que leurs disciples
prennent pour idoles; chrétiens contre juifs [par ex. Actes
7,42]; aquoil'on peut ajouter, a I'intérieur du christianisme,
monophysites contre chalcédoniens, etc. Autant d’exemples
d’un lieu commun de la polémique intra-monothéiste. Il ne
faut donc pas prendre ces expressions comme supports de
descriptions historiques. Il s’agit plutdt de reconnaitre la
nature d’un langage [p. 72-78].

C’est dans cette ligne qu'il faut comprendre le langage
coranique. Celui-ci est significatif non pas de I'état réel d’une
religion polythéiste en Arabie, mais d’'une polémique des
premiéres décennies de I'islam contre des adversaires qui
sont eux-mémes monothéistes. Ce genre de langage polé-
mique sera également utilisé par les musulmans entre eux,
selon leur appartenance a différents courants religieux ou
politiques, depuis le premier siécle jusqu’aujourd’hui. C’est
le cas des kharidjites qui accusaient Ali de Sirk pour avoir
accepté I'arbitrage lors de I'affrontement de Siffin. En pro-
clamant /a hukma illa li-liah, les kharidjites se déclaraient
anti-associationnistes et réclamaient de ‘Ali qu’il se repente
de son kufr, en lui disant: tu donnes un associé (a Dieu)
ton action sera vouée a I'échec /a-'in ‘aSrakta la-yahbatanna
‘amaluka [cf. Coran 39, 65]. Plus tard, du 111 au v® siécle H
| 1xe-xi® siécle AD, certains soufis avaient scrupule a asso-
cier le nom de Muhammad a celui de Dieu comme second
terme de la profession de foi en raison du soupgon de Sirk
que cette formule comportait relativement a la foi unicitaire.
La polémique sur les attributs de Dieu donna lieu a des
accusations réciproques de kufr. La définition du Sirk tient
une place centrale dans le réformisme wahhabite inspiré
des néo-hanbalites, o le culte des saints est défini comme
associationnisme, etc. [p. 78 sq.].

En conclusion de ce chapitre, H observe :

« Tout essai pour utiliser la littérature en vue d’en dé-
duire les significations, les connaissances et la
compréhension de ceux qui I'ont produite nécessite avant
tout de reconnaitre cette littérature comme polémique. »
[p. 871.

En ce qui concerne l'islam, cette observation s’appli-
que effectivement et avant tout au Coran, dont I'opacité sur
le plan proprement historique ne cache pas néanmoins son
caractére polémique dominant, surtout en ce qui concerne
les notions de Sirk et de kufr.

Le chapitre 4 est intitulé « Tradition ». H y remarque
d’emblée :

« C’est la tradition musulmane, contenue dans les bio-
graphies du Prophéte, les commentaires du Coran et d’autres
ouvrages, qui a créé la compréhension du Coran comme
étant né parmi les Arabes, et comme étant soucieux de les
attaquer parce qu'ils étaient idolatres et polythéistes au sens
plein. » [p. 88].

Dans cette tradition, une place particuliére est occupée
par le Livre des idoles d’'lbn al-Kalbi. Celui-ci a joué un réle
fondamental dans I'assimilation du Sirk a I'idolatrie et surtout

| BCAI 17 - 2001 46

BCAI 17 (2001) Hawting Gerald R. : The Idea of Idolatry and the Emergence of Islam. From Polemic to History. Cambridge Studies in Islamic Civilization, recensé par A.-L.
de Prémare
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. IsLaAMoOLOGIE

dans la construction d’'une gahiliyya idolatrique et poly-
théiste. Abordant la question de la transmission du Livre
des idoles jusqu’a son aboutissement au texte actuel, H en
dénote, a travers ses interpolations, le caractére a la fois
cumulatif et retravaillé.

Cet ouvrage est spécifiquement musulman, pas seu-
lement parce que son approche est fondamentalement
hostile a I'égard de l'idolatrie qu’il dépeint, mais parce que
son approche et son organisation correspondent a des cen-
tres d’intérét spécifiquement musulmans: La Mekke et la
Ka‘ba en constituent le noyau central. Limage musulmane
des musrikan entendus au sens d’idolatres est destinée a
justifier les origines arabes de I'islam et I'idée que le Coran
est dirigé contre le contexte idolatrique de la gahiliyya en
Arabie. En fait, le Livre des idoles n’est pas une collection
de traditions arabes sur la religion des Arabes. C’est une
collection de traditions monothéistes typiques adaptées aux
centres d’intérét proprement musulmans [p. 94-98].

Ainsi en est-il par exemple de la focalisation de
ouvrage d’lbn al-Kalbi sur l'origine de I'idolatrie. Celle-ci
est concue comme la perversion d’un monothéisme originel.
Le théme s’enracine, directement ou indirectement, dans la
polémique antérieure juive ou chrétienne contre I'idolatrie,
dont le livre biblique de la Sagesse [14, 12-21] présente,
dans ses différents motifs, la meilleure illustration
[p. 101 sq.]. C’est donc d’une adaptation de ces thémes et
motifs aux centres d’intérét proprement musulmans qu'’il
s’agit dans le Livre des idoles d’Ibn al-Kalbi, beaucoup plus
que de la description historique d’une situation réelle en
Arabie avant I'islam. Pourtant, la recherche moderne consi-
dére généralement que cet ouvrage refléte bien les
conditions historiques de I'Arabie pré-islamique :

«0n déplore habituellement que les matériaux en
soient fragmentaires et présentés un peu au hasard, mais
on ne se centre pas sur le probleme de leur authenticité,
méme lorsqu’on reconnait que la présentation de I'informa-
tion a été affectée défavorablement par le rejet musulman
de l'idolatrie de la Jahiliyya et le rejet de beaucoup de ce
qui 'accompagnait. Les débats sur la religion de la dahiliyya
continuent a s’appuyer fortement sur ce matériau tradition-
nel, et 'on commence souvent par insister sur la valeur de
la compilation bien connue du matériau traditionnel sur la
religion arabe, 'ouvrage d’lbn al-Kalbi. » [p. 93].

Le chapitre 5 est intitulé « Noms, tribus et lieux ».
Lauteur tente de savoir « dans quelle mesure le matériau
traditionnel sur les idoles est utilisable comme source pour
connaitre les faits de la religion préislamique des Arabes »
[p. 111].

[l commence par passer en revue tour a tour, en les
confrontant aux données épigraphiques chaque fois que
cela est possible, les noms théophores, les noms de divinités
comme Hubal, Yagit, Nasr, Du--Sara, etc. et il essaie
d’esquisser une sorte de méthodologie de la confrontation
du matériau islamique avec les attestations épigraphiques
I

de fagon a ce que linterprétation comparative en soit cir-
conscrite dans ses limites Iégitimes. Ce n’est pas parce
que le nom de telle divinité est attesté par différentes ins-
criptions en différents endroits que nous pouvons en déduire
I'existence continue d’un méme culte [p. 117-118], ni sur-
tout que I'existence de ce nom dans le matériau islamique
traditionnel concernant La Mecque par exemple est une
indication de I'existence d’un culte similaire au Hedjaz.
H observe que, souvent, les précautions sont insuffisantes
en la matiere. Il est permis de se demander, par exemple, si
le dieu Hubal est vraiment attesté en dehors de la tradition
islamique [p. 112-113 et note 5].

Quant aux localisations géographiques ou tribales des
cultes idolatriques telles qu’elles sont présentées dans la
tradition musulmane, elles donnent lieu a un luxe de détails
souvent si contradictoires que I'on se demande si elles ne
sont pas le produit de choix tout a fait arbitraires. Curieuse-
ment, la stratégie en la matiére est la méme chez les savants
traditionnels et chez les savants modernes: une tentative
de concilier les inconciliables. Il apparait en fait que les
savants traditionnels du IX¢ siecle n’en savaient pas plus
que les savants modernes sur la religion des Arabes au
temps de la naissance de I'islam. Mais I'effet ultime qui est
visé par ces tentatives de conciliation entre des données
contradictoires est de nous convaincre que I'Arabie
préislamique était pleine d’idoles en exercice. Le principe
d’organisation le plus clair de la littérature sur les Asnam
est «la volonté de lier de quelque facon que ce soit les
différents dieux et idoles avec La Mecque et par consé-
quent de délivrer le message qu’ils constituaient (de
I'émergence) du Coran et de l'islam » [p. 128].

Dans ce cadre, le théme de la corruption du mono-
théisme originel chez les descendants d’lsmaél en Arabie,
et celui de la répartition par ‘Amr ibn Lu’ayy des différentes
idoles en divers lieux d’Arabie remplissent une fonction
centrale.

«Lutilisation qu’effectue la tradition des récits
concernant Fals, idole des Tayyi’, ou concernant Yagut, I'idole
des Madhij au Yémen, pour justifier la présentation des
Quray$ comme adorateurs de Hubal, d’al-‘Uzza et d’autres
dieux, ou la présentation de La Mecque comme le lieu de
trois cent soixante idoles, est en correspondance avec I'em-
pressement que manifestent certains chercheurs a utiliser
les attestations épigraphiques du Nord et du Sud de I'Arabie
pour corroborer les récits traditionnels (sur le Hedjaz) »
[p. 129].

Le chapitre 6, intitulé « Les filles de Dieu » aborde enfin
la question des trois étres féminins qui sont dénommées
Allat, al-‘Uzza et Manat [Coran 53, 19 sq.]. Ces trois noms
sont bien attestés épigraphiquement en tant que divinités,
particulierement dans le Nord de I’Arabie et dans les régions
désertiques de Syrie. Mais cette sorte de corroboration
onomastique ne nous dit absolument rien sur le Hedjaz. La
question des trois « déesses » est devenue centrale pour

| BCAI 17 - 2001 a47

BCAI 17 (2001) Hawting Gerald R. : The Idea of Idolatry and the Emergence of Islam. From Polemic to History. Cambridge Studies in Islamic Civilization, recensé par A.-L.
de Prémare
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. IsLaAMoOLOGIE

I'image traditionnelle de I'idolatrie dans la dahiliyya. Mais
s'agit-il de déesses, d’anges féminisés ou d’autre chose ?
Leur définition, par exemple, al-garaniq al-‘ula — des oiseaux
au long cou — laisse tout le monde perplexe, anciens et
modernes. S’agit-il de culte idolatrique ou de simple espoir
d’intercession ? Comme trés souvent, le texte coranique est
si opaque que I'on peut tout supposer, ou tout construire.
On ne s’en est pas fait faute. Lintérét du chapitre réside
précisément dans la présentation successive et la discus-
sion non seulement du récit traditionnel des «versets
sataniques » assoCiés a ce passage coranique, mais encore
a de nombreuses explications ou interprétations contradic-
toires qui ont été données du passage coranique et du récit.
Ce n’est pas le lieu ici d’en faire état dans le détail. H lui-
méme, comme il le dit est « moins soucieux d’argumenter
sur le sens “vrai” de Coran 53, 19 sq. ou de I'étiquette al-
garaniq al-‘vla, que d’insister sur le manque d’ajustement
entre d’une part le passage coranique évoquant les trois
“filles de Dieu” dans le contexte d’une attaque contre les
idées des opposants sur les anges, et d’autre part
I'identification traditionnelle de ces étres avec trois idoles
principales de La Mekke » [p. 148].

Il estime cependant que, ici au moins, le matériau tra-
ditionnel montre une certaine compréhension du contexte
dans lequel les noms figurent dans le Coran, et qu'il a pu
subsister dans ce matériau un reste de polémique contre
les croyances des musrikiin coraniques.

Enfin, I'auteur tire de ces analyses trois conclusions
globales qui ne concernent pas seulement «les filles de
Dieu» mais «I'idolatrie des Arabes» traitée dans les
chapitres précédents:

« 1. Le matériau musulman traditionnel ne peut pas
étre totalement expliqgué comme le résultat d’'une simple
spéculation ou élaboration du matériau coranique. Il semble
contenir des détails qui ne peuvent étre expliqués de cette
maniére, et certains de ces détails sont, pour la tradition,
malcommodes a expliquer. Ces détails, cependant, sont frag-
mentaires, manquent de contexte réel, et sont rapportés
avec des variantes et des incohérences telles que cela rend
difficile, voire impossible, d’envisager que leur signification
puisse servir dans une discussion générale de la religion
arabe ou moyen-orientale avant I'islam. Les tentatives ef-
fectuées par les savants traditionnels et modernes pour
harmoniser les matériaux parfois contradictoires ne sont
généralement pas convaincants. Quels que soient les détails
que le matériau traditionnel a conservé, celui-ci tend a étre
stéréotypé dans ses centres d'intéréts (lieux, tribus, origines
et destruction des idoles), et nous en trouvons maintenant
les détails enchassés dans un récit-cadre sur 'idolatrie arabe
qui est schématique et centré sur La Mecque.

« 2. Limage de l'idolatrie arabe et du polythéisme of-
ferte par la tradition a peu de rapport avec le matériel
coranique attaquant les muSrikiin pour leur attachement a
des intermédiaires entre eux et Dieu, leur espoir d’interces-
I

sion par des anges et la tiédeur et 'imperfection de leur
monothéisme. Le matériau traditionnel décrit en général un
monde d’idoles primitives et de dieux multiples. Une excep-
tion a été suggérée a propos de la formule ai-garaniq al-‘ula.
« 3. Enfin, on ne peut pas dire que la corroboration
offerte au matériau traditionnel par les inscriptions et par la
littérature non-musulmane porte plus que sur des noms. La
distance dans le temps et le lieu entre les témoignages
externes et les matériaux fournis par la tradition musulmane
tend a étre ignorée ol sous-estimée par un grand nombre
de savants modernes. Il semble qu’il y ait en général une
surestimation de I'importance du fait a partir duquel les
témoignages non-musulmans et les témoignages musul-
mans seraient en cohérence les uns avec les autres et se
fourniraient mutuellement un appui. » [p. 148-149].

Telles sont, esquissées a grands traits, les orienta-
tions principales de cette étude trés riche. Elles remettent
en question bien des images, simplifiées a des fins apolo-
gétiques ou faussement savantes, véhiculées par la tradition
musulmane jusqu’aux cercles de nombreux chercheurs
modernes. Il faut reconnaitre a R.G. Hawting son extréme
rigueur dans I'analyse des textes, son souci de privilégier
ce qui est réellement attesté dans ces textes par rapport
aux constructions théoriques, qu’elles soient anciennes ou
modernes, son extréme attention a ne pas se livrer a une
surestimation de ce que les données épigraphiques peu-
vent apporter comme appui ou corroboration aux matériaux
de la tradition musulmane. Je retiendrai en particulier sa
critique tout a fait pertinente de I'ouvrage d’lbn al-Kalbi Le
livre des idoles, car elle correspond a ce que j’ai pu moi-
méme en vérifier lorsqu’il m’a été donné de tenter d’utiliser
cet ouvrage en matiére d’histoire. Le livre des idoles n’est
intéressant que dans son type particulier de compilation,
d’écriture et de réécriture jusqu’au jour ou il émerge tel que
nous I'avons actuellement. Quant a « I'idolatrie » et au « po-
lythéisme » chez les Arabes avant l'islam, il semble bien
pour le moment que ce soit une toute autre histoire que
celle d’lbn al-Kalbi.

A-L. de Prémare
Université de Provence

| BCAI 17 - 2001 48

BCAI 17 (2001) Hawting Gerald R. : The Idea of Idolatry and the Emergence of Islam. From Polemic to History. Cambridge Studies in Islamic Civilization, recensé par A.-L.
de Prémare
© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


