
BCAI 17 – 2001 37

II. ISLAMOLOGIE

De Jong Frederick & Radtke Bernd (ed.), Islamic Mysticism contested [Pierre Lory]

De Jong Frederick & Radtke Bernd (ed.),
Islamic Mysticism contested – Thirteen
Centuries of Controversies and Polemics

Leiden, Brill, 1999, 829 p.

Le présent volume regroupe les actes du colloque
«Sufism and its Opponents» qui s’était tenu en 1995 à
Utrecht, faisant suite à une belle série d’autres colloques
internationaux sur différents ordres mystiques organisés
notamment par A. Popovic et M. Gaborieau – on se souvient
en particulier de ceux de Sèvres sur les Naq‡bandis (1985),
de Strasbourg sur les Bekta‡is (1986), d’Istanbul sur les
Melæmis et Bayramis (1987), de Bamberg sur les Mawlawis
(1991) qui s’étaient eux aussi prolongés par d’importantes
publications. Cet ouvrage ne le cède en rien aux précédents
en volume et en qualité. Il contient trente-cinq textes
concernant l’opposition au soufisme, balayant largement
dans le temps – depuis le fameux procès intenté en 264/
877 par flulæm al-⁄alîl à Abº l-Îusayn Nºrî et ses compa-
gnons (évoqué par G. Böwering dans «Early Sufism between
Persecution and Heresy», p. 54-56) jusqu’aux débats très
contemporains de l’après-guerre – et embrassant une vaste
aire géographique – on notera en particulier la place accor-
dée aux soufismes d’Asie Centrale et d’Extrême-Orient. Il
est difficile, on le conçoit, de proposer ici une synthèse d’un
volume aussi diversifié, de même qu’il serait vain d’en cata-
loguer le contenu. Bornons-nous ici à relever quelques traits
saillants qui le parcourent comme un leitmotiv, et que les
coordinateurs ont du reste mis en relief dans leur introduc-
tion comme dans la postface. Le principal réside dans
l’absence de frontière, de clivage clair entre «Soufis» et
«non-Soufis» adversaires, entre mystiques et ©ulamæ’. Il
est rare de trouver des adversaires acharnés de toute forme
de mystique. flulæm al-⁄alîl, mentionné plus haut, était un
zæhid reconnu, comme le rappelle J. van Ess («Sufism and
its Opponents – Reflections on Topoi, Tribulations, and Trans-
formations», p. 26-28), qui souligne également combien il
est erroné de voir dans le Ìanbalisme un mouvement anti-
soufi, alors que nombre de grands mystiques appartenaient
à cette école – ¢Abd Allæh al-AnÒæri et ¢Abd al-Qædir al-
•îlæni n’en étant que les plus connus (Ibid., p. 29-30). On
sait qu’Ibn Taymiyya, qui a dépensé beaucoup d’énergie à
pourfendre les disciples d’Ibn ©Arabî ainsi que les Soufis
extatiques, était lui-même affilié à une branche «modérée»
de la Qædiriyya (cf. à ce sujet J. van Ess, op. cit. p. 31;
Th.E. Homerin, «Sufis and their Detractors in Mamluk
Egypt», p. 233-234). L’attitude du mælikisme andalou et
maghrébin s’est en fait révélée beaucoup plus souple qu’on
a pu le dire souvent, remarque Maribel Fierro dans son étude
«Opposition to Sufism in al-Andalus», p. 197. L’hostilité
déclarée du chiisme «officiel» contre les différentes formes
de soufisme masque mal les profondes connivences liant
les deux formes de spiritualité à diverses étapes de leur
histoire, et ne peut notamment pas faire oublier l’existence

d’œuvres doctrinales et de mouvements mystiques relevant
simultanément des deux sources d’inspiration
(cf. N. Pourjavady, «Opposition to Sufism in Twelver
Shiism»; M. Bayat, «Anti-Sufism in Qajar-Iran»; ainsi que
les remarques de P.-J. Luizard dans «Les confréries soufies
dans l’Irak arabe», p. 284-288). De même, le zaydisme s’est
accommodé de la présence des confréries relevant d’un
rituel discret, tant qu’aucun enjeu de pouvoir n’était en ques-
tion (W. Madelung, «Zaydi Attitudes to Sufism»). Même à
l’époque contemporaine, le tableau est plus nuancé qu’il
n’y paraît à première vue: MuÌammad ©Abduh, contraire-
ment à ce que son disciple Ra‡îd Ri∂æ a voulu faire accroire,
n’a pas renié son attachement au soufisme vivant (cf. la
thèse inédite de M. Haddad Essai de critique de la raison
théologique – L’exemple de Muhammad ‘Abduh, Paris III,
1994; à la différence de ce qui est suggéré p. 42 du pré-
sent ouvrage). On relève la même attitude chez le cheikh
Touré au Sénégal (R. Loimaier, «Political Dimensions of the
Relationship between Sufi Brotherhoods and the Islamic
Reform Movement in Senegal» p. 342) comme dans les
grandes organisations réformistes de l’Afrique de l’Ouest
(Ibid. p. 355; et O. Kane, «La polémique contre le soufisme
et les ordres soufis en Afrique de l’Ouest post-coloniale»
p. 339) ou de l’Insulinde (M. van Bruinessen, «Controversies
and Polemics Involving the Sufi Orders in Twentieth-Century
Indonesia» p. 716 sq.). Bref, l’opposition marquée catégo-
riquement contre toute forme de soufisme n’a guère existé
que dans le mu©tazilisme (cf. F. Sobieroj, «The Mu©tazila
and Sufism» p. 90-92 qui rappelle du reste certaines con-
vergences étonnantes entre les deux courants à leurs
origines) et dans le wahhæbisme stricto sensu (E. Peskes,
«The Wahhæbiyya and Sufism in the Eighteenth Century»).
Elle a également été soulignée et utilisée sous le régime
communiste soviétique (J.-A. Gross, «The Polemic of
“Official” and “Unofficial” Islam: Sufism in Central Asia»,
p. 520, 531), mais sans traduire pour autant la pratique
vécue des Musulmans des régions concernées. En d’autres
termes, il a généralement prévalu des situations beaucoup
plus complexes, où l’hostilité à l’égard de certaines formes
de mystique émanaient de milieux qui acceptaient le
soufisme par ailleurs, voire qui adhéraient ouvertement à
des mouvements confrériques. On s’aperçoit en effet que
la critique envers les Soufis avides ou bénéficiant de rentes
de situation émane fréquemment de personnes issues elles-
mêmes du courant mystique (voir à titre d’exemple
D. DeWeese, «Khojagænî Origins and the Critique of Sufism:
the Rhetoric of Communal Uniqueness in the Manæqib of
Khoja ©Alî ©Azîzæn Ræmîtanî» p. 503, 515 sq.). Quels étaient
alors les enjeux des débats?

Au niveau des débats théoriques, on retrouve des
thèmes récurrents à travers les siècles. Certains sont doc-
trinaux, comme les questions attenantes à la pensée d’Ibn
©Arabî. On en trouvera une synthèse précise et abondam-
ment documentée dans l’article de M. Chodkiewicz «Le
procès posthume d’Ibn ©Arabî»; ainsi que dans l’article de

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) De Jong Frederick & Radtke Bernd (ed.) : Islamic Mysticism contested. Thirteen Centuries of Controversies and Polemics, recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 38

II. ISLAMOLOGIE

Th.E. Homerin cité supra. Mais il est intéressant de noter
combien cette question réapparut au cours des siècles – et
dans des régions très diverses, puisque nous la retrouvons
vivement posée jusqu’en Insulinde (A. Azra, «Opposition
to Sufism in the East Indies in the Seventeenth and
Eighteenth Centuries»), où la réaction anti-akbarienne pro-
vient de milieux soufis dits «modérés». Plus généralement,
la question posée est celle de la nature et de l’autorité de la
walæya soufie: dans quelle mesure les awliyæ’ peuvent-ils
être posés comme continuateurs de la prophétie? À cette
question du rapport des Soufis à la prophétie se greffe celle
de leur rapport à Dieu ainsi qu’au Prophète lui-même.
Contrairement aux courants salafistes dans leur ensemble
– pour qui Muhammad est bien mort, et n’intercédera
qu’après la Résurrection – les tendances dominantes du
soufisme considèrent qu’il est toujours vivant, dans le
barza≈, et actif dans la Communauté. Il peut ainsi intervenir
dans le cours des vies individuelles, ou dans celle des
confréries; de même que les awliyæ’ bénéficient également
de révélations divines individuelles (cf. l’utile mise au point
de B. Radtke «Kritik am Neo-Sufismus»). Bref, certains mou-
vements soufis ont été accusés de vouloir se substituer en
quelque sorte à l’ordre instauré par la Sunna écrite interpré-
tée par les ©ulamæ’. C’est ce qui aurait motivé les attaques
contre plusieurs maîtres soufis anciens (cf. G. Böwering,
op. cit. p. 54 sq.), contre Ibn Masarra et son mouvement
(M. Fierro, art. cit. p. 182-183), ainsi que plusieurs mises
au point doctrinales au Maghreb (V.J. Cornell, «Faqîh Versus
Faqîr in Marinid Morocco: Epistemological Dimensions of a
Polemic» p. 217 sq.) La condamnation du maître ‡a††æri
MuÌammad flawÚ Gwæliyærî dont le récit de mi©ræg aurait
choqué les contemporains (C. Ernst, «Persecution and
Circumspection in Sha††ærî Sufism») ou plus récemment,
en Inde également, l’opposition entre le mouvement réfor-
miste Barêlwî et les courants plus nettement littéralistes
comme les Deobandis (voir M. Gaborieau, «Criticizing the
Sufis: the Debate in Early Nineteenth-Century India»,
p. 460 sq. et A.F. Buehler, «Charismatic Versus Scriptural
Authority: Naqshbandi Response to Deniers of Mediational
Sufism in British India») dérivent de la même crainte de la
part des tenants du sunnisme littéraliste.

Mentionnons également d’autres points de critique
fréquemment soulevés. Ainsi le samæ©, qui est loin de cons-
tituer un point secondaire dans le débat. Il est rejeté par
divers courants prônant la sobriété dans les rituels, comme
le Ìanbalisme, le zaydisme (W. Madelung, art. cit., p. 124),
et d’une façon générale les fuqahæ’, depuis l’Andalus jus-
qu’en Inde (cf. B.B. Lawrence, «Veiled Opposition to Sufis
in Muslim South Asia: Dynastic Manipulation of Mystical
Brotherhoods by the Great Mughal», p. 436-437) en pas-
sant par l’empire ottoman (A.Y. Ocak, «Oppositions au
Soufisme dans l’empire ottoman aux quinzième et seizième
siècles», p. 611). On fit grief à flazælî de l’avoir pour partie
justifié (M. Fierro, art. cit. p. 191). En fait, c’est toute la
question de la nature de l’expérience mystique qui se trouve

ici posée. Et les extases vécues durant le samæ© condui-
sent en outre éventuellement à ce contact avec le Prophète
ou la Divinité qui est précisément l’objet des réserves men-
tionnées plus haut (voir p. ex. W. Kraus, «Sufis und ihre
Widersacher in Kelantan/Malaysia – Die Polemik gegen die
Ahmadiyya zu Beginn des 20. Jahrhunderts», p. 745, 752).
Le rôle des saints comme intermédiaires avec la divinité
est aussi, on s’en doute, le thème d’autres débats assez
délicats. La question des miracles des awliyæ’ a toujours
été des plus cruciales, comme le rappelle J. van Ess à propos
du procès de ÎallæÏ et de ses suites (art. cit., p. 32). Les
visites à leurs tombeaux, on le sait, ont toujours été l’objet
de critiques acerbes de la part de certains ©ulamæ’. Le lien
initiatique étroit entre le Maître et le disciple établi notam-
ment dans la Naq‡bandiyya fut aussi attaqué par des ©ulamæ’
réformistes comme une dangereuse bid©a (cf. M. van
Bruinessen, art. cit., p. 712-714). Enfin, l’ensemble des pra-
tiques et phénomènes se rapportant aux pratiques de
puissance – question pratiques de magie, confection de
talismans dont le rôle dans la vie sociale est explicitée avec
justesse par W. Kraus pour le cas de la Malaisie (op. cit.,
p. 732-734) – est également le motif d’âpres attaques de
la part des tenants d’un islam plus légaliste, une des princi-
pales cibles même des attaques des réformistes des deux
derniers siècles. Nous passerons ici sur les accusations
d’anomisme portées à l’encontre des Soufis; même si elles
ont pu s’appliquer çà et là pour certains individus ou
courants (les Qalandars, les Bekta‡is) elles n’ont de valeur
que polémique et ne concernent pas l’essentiel du mouve-
ment soufi.

Ceci dit, les enjeux n’étaient pas tous de pure doctrine,
on s’en doute. De nombreux articles de ce volume analysent
avec finesse le rôle qu’ont pu occuper les ordres soufis
dans les luttes pour le pouvoir: au Yémen (W. Madelung,
op. cit., p. 138 sq.), dans l’Égypte mamelouke (Th. Homerin,
art. cit., p. 226 sq.) ou contemporaine (F. de Jong,
«Opposition to Sufism in Twentieth-Century Egypt (1900-
1970) – A Preliminary Survey»), en Inde (B. Lawrence,
op. cit., p. 450), en Irak à l’époque ottomane puis
britannique (P.-J. Luizard, op. cit.) ou encore en Algérie
(K. Filali, «Quelques modalités d’opposition entre marabouts
mystiques et élites du pouvoir en Algérie à l’époque otto-
mane»). Ce pouvoir peut s’entendre dans le sens d’autorité
religieuse, mais aussi dans celui de pouvoir politique pur et
simple. Dans certaines circonstances, le problème est posé
en termes ouvertement financiers, comme dans le cas
bosniaque, assez exemplaire, exposé par N. Clayer et
A. Popovic dans «Les courants anti-confrériques dans le
sud-est européen à l’époque post-ottomane (1918-1990) –
Les cas de la Yougoslavie et de l’Albanie», p. 641 sq.

D’autres conclusions et remarques pourraient être
tirées d’un ouvrage aussi riche. Par exemple, l’on consta-
tera la diffusion des idées akbariennes à la fois dans
l’ensemble des régions islamisées étudiées, et dans les dif-
férents milieux sociaux: ainsi en Iran, dans l’empire ottoman,

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) De Jong Frederick & Radtke Bernd (ed.) : Islamic Mysticism contested. Thirteen Centuries of Controversies and Polemics, recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 39

II. ISLAMOLOGIE

en Indonésie comme il a été signalé plus haut, ou au Soudan
(R.S. O’Fahey, op. cit., p. 274-276). Ou encore, la prégnance
des thèmes eschatologiques – comme si l’imminence du
contact avec le divin professé par la doctrine soufie pouvait
se transférer, en cas de crise, sur une attente de type mes-
sianique dans laquelle un mouvement soufi en vient à s’abolir
lui-même. Le cas du Soudan constitue un modèle par excel-
lence (cf. S. O’Fahey, «Sufism in Suspense: the Sudanese
Mahdi and the Sufis» p. 274 sq.), mais d’autres exemples
sont mentionnés en Andalus (M. Fierro, op. cit., p. 188 sq.,
à propos de la révolte d’Ibn QæÒî), au Maghreb (V.J. Cornell,
op. cit., p. 211-212 sur les révoltes berbères), en Afrique
Occidentale (M. Umar, «Sufism and its Opponents in Nige-
ria: the Doctrinal and Intellectual Aspects», à propos de la
TîÏæniyya), dans l’empire ottoman (A.Y. Ocak, op. cit.
p. 611), en Indonésie (K. Steenbrink, «Opposition to Islamic
Mysticism in Nineteenth-Century Indonesia» p. 697).
Ailleurs, comme en Chine, on trouve dans le cadre d’un
Islam minoritaire la superposition des luttes d’influence
parfois violentes entre réseaux confrériques rivaux
(J.N. Lipman, «Sufism in the Chinese Courts: Islam and
Qing Law in the Eighteenth and Nineteenth Centuries») et
entre confréries soufies et mouvements réformistes
(L. Cherif-Chebbi, «L’Yhewani, une machine de guerre contre
le soufisme en Chine?»). Enfin, on remarquera le rôle
ambigu joué par le soufisme confrérique par rapport aux
cultures rurales: le soufisme joue dans les campagnes un
important rôle d’islamisation. Mais, dans un second temps,
il se fait parfois également l’agent de l’évacuation des formes
les plus animistes des traditions villageoises et de la mise
au pas des traditions populaires par la culture urbaine do-
minante (cf. M. van Bruinessen, op. cit., p. 707-708;
W. Kraus, op. cit.).

La question se pose inévitablement de la situation
actuelle de l’opposition au soufisme. Certes, il n’était pas
dans le propos du colloque d’y apporter une réponse ni de
tenter une synthèse sur la question. Toutefois, après la
lecture des interventions portant sur la période contempo-
raine, on retire l’impression que, si les différents mouvements
soufis sortent assez affaiblis de la confrontation avec la
modernité, de la récupération d’une partie de leur audience
par les mouvements politiques, et bien sûr des critiques qui
leur sont adressées par les salafistes comme par la gauche,
ils restent néanmoins suffisamment enracinés socialement
pour continuer à tenir leur rôle de recours symbolique au
sein d’une société islamique dont ils ont toujours été indé-
fectiblement solidaires – d’où du reste la méfiance fréquente
des autorités coloniales à leur endroit: cf. J. van Ess, op. cit.,
p. 39-40, ou K. Steenbrink, op. cit., p. 697, 701-704.

Pierre Lory
EPHE, Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) De Jong Frederick & Radtke Bernd (ed.) : Islamic Mysticism contested. Thirteen Centuries of Controversies and Polemics, recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


