
BCAI 17 – 2001 34

II. ISLAMOLOGIE

Brannon M. Wheeler, Applying the Canon in Islam [Christian Muller]

Brannon M. Wheeler,
Applying the Canon in Islam.
The Authorization and Maintenance
of Interpretative Reasoning
in Îanafî Scholarship

Albany, State University of New York Press, 1996,
14,8 _ 22,7 cm, XIV et 324 pages.

L’objet de cette étude de Brannon Wheeler est d’étu-
dier les conceptions développées par les juristes musulmans
au cours des temps pour investir l’autorité de la Révélation
dans la légitimation de leur interprétation du droit. L’auteur
introduit dans cette réflexion la notion de «canon» défini
comme un «set of things», un dispositif qui acquiert une
efficience du fait de son application à des situations parti-
culières, conception empruntée à des travaux récents de
sociologie des religions. L’auteur étudie les procédés divi-
natoires des Ndembu pour illustrer l’idée que ce n’est pas
le canon, considéré dans ses limites propres qui suscite
l’exégèse, mais l’exégèse qui concourt à la délimitation du
canon (cf. p. 3).

Dans le cas de l’Islam, la conception de ce «canon»
comme dispositif soumis à l’interprétation des juristes
hanéfites a fortement évolué au cours des temps. L’auteur
caractérise ainsi cette évolution: la vieille conception de la
sunna comme pratique autoritative d’origine locale (= 1),
que l’on trouve chez les savants du IIe siècle (Abº Yºsuf,
Abº Îanîfa, etc.) est supplantée, à partir d’al-Ωæfi©î, par une
«épistémologie» fondée sur les textes (= 2). Dans celle-ci,
la sunna du Prophète est considérée comme l’extension et
le prolongement de la Révélation contenue dans le Coran
(cf. p. 48). Les contradictions pouvant se produire entre
l’une et l’autre dans le cadre de l’interprétation littérale sont
résorbées par un dispositif de règles d’interprétation, comme
la spécification (ta≈ÒîÒ) et l’abrogation (nas≈) (cf. p. 49-53).
Cette conception de la sunna requiert dès lors une certaine
somme de savoir scolaire pour interpréter les sources
textuaires porteuses d’autorité. L’autorité d’une opinion juri-
dique n’est plus fondée sur des transmissions et des
pratiques locales diverses, mais sur la Révélation manifestée
dans le texte du Coran et la sunna prophétique. Les opi-
nions juridiques locales et contradictoires sont considérées
comme des interprétations divergentes d’un même canon,
ce qui permet d’attribuer à chaque école juridique la même
autorité. L’autorité de ces écoles procède des liaisons inter-
prétatives qu’elles seront capables de produire entre leurs
opinions et la Révélation contenue dans le Coran et la Sunna.
L’origine locale de ces opinions est occultée par la concep-
tion qu’elles sont fondées dans la pratique prophétique
(cf. p. 67).

Au troisième siècle se développe, à un autre stade,
une épistémologie elle aussi fondée sur les textes, qui «ca-
nonise» la Sunna. Dans ce contexte, pour autant que nous

ayons bien compris les explications parfois compliquées
de l’auteur, la ‡arî©a est une pratique déduite d’un raisonne-
ment. Il faut donc mettre en œuvre des procédures de
raisonnement non plus pour fonder des opinions préexis-
tantes à propos de la pratique mais pour redéfinir la pratique
elle-même. Tant que la redéfinition de la pratique n’entre
pas en contradiction avec les sources, elle peut se préva-
loir de la même autorité que les sources (cf. p. 56). Dès
lors, La sunna n’est plus un corpus textuel unitaire mais
une manière de raisonner nécessaire pour inférer la ‡arî©a
des sources (cf. p. 66). Tous ces développements sont
analysés sous le chapitre «The Authorization of Exegesis»,
le terme «authorization» étant à prendre dans le sens de
«donner autorité à», «fonder l’autorité de».

Le chapitre suivant, intitulé «Restricting Authority of
the Classical Schools» traite des développements des IVe

et Ve siècles. Cette fois, ce sont les opinions des Autorités
locales du IIe siècle qui sont à leur tour «canonisées» parce
qu’elles viennent à être considérées comme les résultats
de raisonnements inductifs, incarnations de la Sunna. La
conception chafiite de la Sunna devient centrale pour l’en-
semble des écoles. Ces opinions considérées comme
incarnations de la Sunna fondent dès lors l’autorité de
l’ensemble des productions scolaires ultérieures (cf. p. 225).
À partir du VIe siècle et au-delà, l’ensemble de la production
scolaire des générations antérieures est utilisé pour recon-
duire la production actuelle et future, rétrospectivement et
par le biais des opinions des prédécesseurs et de la Sunna,
en direction de la Révélation. En soutenant que toute opi-
nion future doit puiser dans la précédence d’un raisonnement
antérieur, la science juridique hanéfite crée et entretient un
paradigme qui légitime sa propre prérogative en tant qu’ins-
tance d’interprétation.

C’est de ce point de vue que la conception proposée
par Wheeler d’un «canon» considéré chez les hanéfites
non comme un dispositif fixe mais comme un consensus
sur le fait qu’un dispositif donné fasse autorité prend tout
son sens. Ce qui est «canonique», ce qui fait qu’une exé-
gèse est autorisée, ce n’est pas le contenu mais
l’interprétation de ce contenu. Ainsi, le sens de la Révéla-
tion n’est pas contenu dans le seul texte du Coran, mais le
«canonique» est l’ensemble des principes qui découlent
du texte, y compris des énoncés établis par analogie avec
le texte ou produits par raisonnement sans fondement tex-
tuel (cf. p. 227). La sunna explicite l’autorité de la Révélation
contenue dans le Coran, de même que les opinions juridi-
ques explicitent la Révélation par l’intermédiaire de la sunna
et que la pratique scolaire à son tour explicite les opinions
juridiques. Du fait que la pratique scolaire considère certai-
nes règles tardives d’interprétation comme indispensables
à la compréhension pratique de la Révélation, elle exclut
d’autres interprétations qui ne souscrivent pas aux mêmes
préalables. La simple lecture du Coran ne suffit pas à
reconnaître le caractère de vérité révélée du Coran
(cf. p. 227). Cette conception de l’autorité canonique

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Brannon M. Wheeler : Applying the Canon in Islam. The Authorization and Maintenance of Interpretative Reasoning in Ḥanafī Scholarship, recensé par
Christian Muller
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 35

II. ISLAMOLOGIE

apprend aux savants futurs à s’inscrire dans une certaine
tradition exégétique: ce n’est pas la définition de la pratique
qui conditionne l’adhésion à une école mais la méthode par
laquelle on arrive à la définition d’une pratique. L’essentiel
n’étant pas les conclusions mais la méthode utilisée par les
prédécesseurs pour arriver à un résultat et les exemples
qui assurent le caractère autoritatif de ce résultat, l’antécé-
dent n’a pas à être répété, mais il doit servir d’exemple
destiné à éclairer la méthode.

La méthode d’interprétation hanéfite demande aux
savants futurs de dériver ses principes d’interprétation des
conclusions de la production juridique antérieure. Ce n’est
pas la convergence avec les conclusions des prédécesseurs
qui assure le caractère normatif de la production des suc-
cesseurs mais la prise ne compte et l’application de ce qui
a fondé l’autorité de la production antérieure.

Le canon hanéfite n’est donc pas un texte fixé par
écrit auquel on se réfère immédiatement, mais c’est une
certaine tradition d’interprétation qui détient l’autorité ca-
nonique (p. 228). Ce n’est pas l’autorité canonique d’un
texte qui fait qu’il sera utilisé pour donner de l’autorité aux
interprétations des générations suivantes, mais c’est au
contraire le fait qu’il ait été utilisé à cette fin qui lui confère
une autorité canonique. L’autorité canonique procède de
l’usage répété d’un texte qui incarne une certaine tradition
d’interprétation. L’autorité de la Révélation dans le Coran
procède de l’usage qui en est fait par le Prophète dans la
Sunna, dont l’autorité procède de son usage par les autorités
locales, dont l’autorité procède de son usage par l’érudition
classique, dont l’autorité procède elle-même de son usage
en tant que méthode pédagogique par l’érudition
postclassique.

L’ouvrage de Wheeler présente une remarquable
cohérence dans l’argumentation. Il s’efforce d’expliquer
comment l’autorité canonique s’est transmise de généra-
tion en génération au sein de l’école hanéfite alors que ce
ne sont pas toujours les mêmes textes qui sont considérés
comme canoniques. L’écriture est dense, pas toujours facile
à suivre, mais cela tient en partie au thème lui-même.

La lecture attentive de l’ouvrage nous a inspiré les
réflexions suivantes: en comparant l’usage de l’autorité
canonique dans le droit hanéfite à celui des objets sacrés
chez les Arandas du nord de l’Australie pour suggérer que
l’autorité canonique ne réside pas dans la valeur sémantique
de son contenu mais dans sa valeur comme «tangible link
to the past» (cf. p. 235), l’auteur ôte au droit hanéfite l’une
de ses dimensions essentielles. Nous voulons parler de son
caractère technique et de ses méthodes d’argumentation
fondées sur la valeur sémantique des termes. Même si l’on
suppose, avec Wheeler, l’ignorance relative du public, les
juristes ne peuvent pas faire d’interprétation libre, car ils
sont tout de même liés par l’ordre juridique établi, ce qui
n’est pas le cas des devins Aranda invoqués par Wheeler.

On notera aussi que l’érudition hanéfite ne se réduit
pas à des «canons» tels que le Mu≈taÒar d’al-Qudºrî avec
lequel on pouvait jongler librement (cf. p. 235), mais con-
siste aussi dans des ouvrages plus étendus et plus précis.
Peut-être le malentendu tient-il à ce que les sources, com-
mentaires et compendia, que l’auteur inclut dans son
analyse ne sont pas les ouvrages qui portent sur l’applica-
tion du canon à la résolution de questions actuelles (istiftæ’),
mais constituent elles-mêmes le corpus interprété. Pour être
plus précis, Wheeler n’a pas décrit l’exégèse du canon, mais
la manière dont celui-ci devait se constituer et l’a été.

La valeur d’une thèse ne tient pas seulement à la co-
hérence de son argumentation. Elle doit aussi être fondée
et appuyée sur des sources. À cet égard, le livre est très
inégal. Le chapitre IV, qui porte sur la méthode de l’argu-
mentation juridique dans la période dite «postclassique»,
est très solide et repose sur des citations précises. En re-
vanche, l’argumentation des chapitres précédents n’est pas
toujours vérifiable à partir de la citation des sources. On a
l’impression que ces chapitres ont été rédigés sur la base
d’une littérature secondaire, et pourvus de citations arabes
a posteriori. Cette méthode, bien que pas toujours satisfai-
sante, peut cependant être légitime, mais cela aurait dû, en
tout état de cause, être signalé plus clairement dans les
notes.

Un seul exemple nous permettra d’illustrer les
problèmes qui en résultent: dans la discussion de la posi-
tion d’al-Sarahsi, Wheeler réfère aux concepts de «qiyæs
al-Ïalî» (sic) et de» qiyæs al-©aks» (cf. p. 152), dont il n’est
nullement question dans le texte de l’auteur, cité note 74,
p. 280. En revanche on les trouve dans l’article de ⁄allæf,
cité ibid. On peut certes admettre que la pensée d’al-Sarahsi
converge implicitement avec la formulation que lui donne
l’auteur de l’article, mais il n’en reste pas moins qu’il n’a
pas utilisé les termes, ce qui a tout de même son impor-
tance pour l’analyse de son argumentation.

Un autre exemple d’inconséquence: l’auteur cite deux
traditions concernant la vente de dattes, p. 52. La première
concerne l’interdiction de la muzæbana, l’échange de dattes
pesées fraîches contre des dattes pesées sèches. La
seconde concerne l’autorisation d’échanger des dattes
encore sur l’arbre contre une quantité estimée équivalente
de dattes séchées. Selon Wheeler, l’argument d’al-Ωæfi©î pour
expliquer cette contradiction est que «the second report is
meant to be an exception to the general principle stated in
the first report» (p. 52). En réalité, al-Ωæfi©î ne parle pas de
la limitation d’un principe, mais attribue les deux cas à deux
catégories différentes. Le premier cas relève de la muzæbana
et le second du tafæ∂ul al-makîla. Quelques observations
s’imposent à propos du choix des sources utilisées dans le
chapitre II, (Restricting Authority, p. 67 sq.). Les sources
du IIIe siècle citées, Ibn Qutayba, Ta’wîl mu≈talif al-ÌadîÚ
(sic), et Ibn Abî Îætim, al-ÍarÌ wa-l-ta©dîl, ne sont aucune-
ment des ouvrages de droit hanéfite. Le premier est une

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Brannon M. Wheeler : Applying the Canon in Islam. The Authorization and Maintenance of Interpretative Reasoning in Ḥanafī Scholarship, recensé par
Christian Muller
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 36

II. ISLAMOLOGIE

polémique contre les mutakallimºn, et le second un traité
de prosopographie des transmetteurs (©ilm al-riÏæl). Il aurait
au moins fallu justifier cette transplantation des méthodes
d’argumentation de la théologie et des sciences de la Tradi-
tion vers le domaine du fiqh, déjà bien distingué à l’époque.
En tous cas, ces ouvrages ne peuvent aucunement être
invoqués pour illustrer une «épistémologie» spécifiquement
hanéfite.

Malgré ces réserves, les thèses parfois stimulantes et
les conclusions de cet ouvrage pas toujours aisé traitent
une problématique incontestablement importante pour la
réflexion sur le droit musulman.

Christian Muller
CNRS – IRHT (section arabe)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Brannon M. Wheeler : Applying the Canon in Islam. The Authorization and Maintenance of Interpretative Reasoning in Ḥanafī Scholarship, recensé par
Christian Muller
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


