
BCAI 17 – 2001 31

II. ISLAMOLOGIE

Boubrik Rahal, Saints et société en Islam, la confrérie ouest-saharienne Fâdiliyya [Jillali El-Adnani]

Boubrik Rahal,
Saints et société en Islam,
la confrérie ouest-saharienne Fâdiliyya

Paris, éditions CNRS, 1998,
15,4 _ 23,9 cm, 207 p.

La trame principale de cet ouvrage est essentiellement
une étude de l’articulation entre l’histoire de la Fæ∂iliyya et
celle de la tribu mauritanienne des Ahl al-™ælib Mu≈tær, mise
en rapport avec la sainteté du fondateur MuÌammad al-
Fæ∂il (1797-1869), ainsi qu’une réévaluation des formes
de résistance et de soumission aux autorités coloniales fran-
çaises de ses successeurs Mæ’ al-©Aynayn (1831-1910) et
Sa©d Bºh (1851-1916). À l’exception des articles traitant
de la sainteté en zone subsaharienne, de la monographie
de P. Marty ou encore de celles de Depont et Coppolani et
de A. Le Chatelier sur les confréries ouest-africaines, l’étude
de R. Boubrik est unique en ce domaine.

Cet ouvrage réparti en trois parties inégales commence
par une introduction (p. 9-25) qui montre l’intérêt d’une étude
sur la Fæ∂iliyya et fait surtout l’inventaire des sources arabes
(écrites et orales) et coloniales. Pour expliquer la pénurie
des études sur la confrérie Fæ∂iliyya, l’auteur rappelle la
rareté des sources et la difficulté de comprendre ces écrits,
notamment les écrits hagiographiques.

Dans la première partie (p. 29-62), qu’on peut consi-
dérer comme une deuxième introduction, l’auteur présente
les grands traits de l’histoire socio-culturelle de la région du
Hawd et surtout des conduites religieuses, en fonction du
cadre tribal et du pouvoir émiral. Il tente d’expliquer les
spécificités du mode d’organisation sociale (statutaire)
basée sur l’opposition entre les tribus «guerrières» et les
tribus zwæya-s, de «paix». Les guillemets s’imposent du
fait qu’une tribu guerrière peut renoncer au recours à la
violence, de même qu’une tribu zwæya peut prendre les
armes. Ainsi, l’image neutre et pacifique du saint véhiculée
par E. Gellner est remise en question dans cette société
mauritanienne.

Dans la deuxième partie (p. 64-144), l’auteur remonte
aux origines sociales et chérifiennes de la tribu des Ahl al-
™ælib Mu≈tær pour tracer l’itinéraire du saint fondateur et
montrer comment la manifestation du charisme du saint a
été accompagnée de l’affirmation d’un prestige social qui a
permis au saint de devenir, à la fois, le chef d’une confrérie
nouvelle (la Fæ∂iliyya) et d’une tribu refondée, mais dont
les premiers noyaux existaient déjà au XVIIe siècle.

Cependant, la recherche d’une origine chérifienne
venue du nord et le rattachement à la confrérie Ωæƒiliyya-
Qædiriyya à travers la fludfiyya (une branche mauritanienne
de la Ωæƒiliyya) qui se différencie de la Qædiriyya des Kuntas,
ne sont pas suivis et étudiés à travers la stratégie adroite et
les choix volontaires de la confrérie. D’où le fait que l’auteur
ne semble pas avoir vu que la Fæ∂iliyya a pu se créer et se
diffuser grâce aussi au répit que lui a procuré le conflit entre

les Qædiris et les TiÏænis. On pourrait dire que l’appropria-
tion des rites ‡æƒilis, du wird qædiri et du wird tiÏæni sont
les signes de l’occupation par la confrérie de ces zones aux
limites floues que la Fæ∂iliyya a pu occuper alors qu’elle
était à l’abri du conflit qædiri-tiÏæni.

Le travail de R. Boubrik confirme que les origines reli-
gieuses et chérifienne, viennent d’ailleurs. Le mythe des
chérifs de la Saguiet el-Hamra est moins énigmatique du
fait que les saints maghrébins qui se déclarent originaires
de cette région croisent sur leur chemin les saints du sud
qui se veulent originaires du Maroc. La nostalgie des origines
recherchées se combine avec les généalogies bricolées et
s’accompagne enfin du recours à des stratégies politico-
religieuses longuement et fidèlement suivies.

La troisième partie, plus longue que les précédentes,
traite de l’essaimage de la confrérie, mené par les fils du
saint fondateur. Les stratégies adoptées par les successeurs
sont variées et la conquête française de la Mauritanie à la
fin du siècle et après la mort du fondateur se révèle le fac-
teur le plus influent sur les décisions des acteurs religieux.
La confrérie Fæ∂iliyya, tout comme la TiÏæniyya, ne semble
pas avancer d’un seul pas. L’action de Mæ’ al-©Aynayn dans
le nord n’est pas de la même nature que celle de son frère
Sa©d Bºh au sud. Le problème de la succession du saint
fondateur se pose à travers les multiples concurrences et
confrontations entre les successeurs.

La prolifération des sources ne commence qu’avec
l’historiographie coloniale, qui contient plus d’éléments sur
la vie et l’action de Sa©d Bºh et de Mæ’ al-©Aynayn que sur
celles du fondateur. C’est pourquoi les difficultés, les ten-
sions et les stratégies ultérieures sont exposées avec nuance
et bien présentées alors que celles de l’acte fondateur sont
peu abordées (il n’y a que 8 pages sur les rapports entre
les Ahl al-™ælib Mu≈tær et les Kuntas). Cependant, comment
s’attaquer à la fondation d’une confrérie dont les succes-
seurs du fondateur (Mæ’ al-©Aynayn et Sa©d Bºh) font la
renommée, d’une confrérie forgée dans les rapports (sou-
vent de nature politique) entre colonisateur et colonisé et
moins connue par ses origines religieuses? On peut évi-
demment se demander si les sources coloniales doivent
être privilégiées au détriment des sources arabes et orales.
Mais les sources arabes, écrites ou orales, nous renvoient
à un passé lointain à travers un discours répétitif. À quoi
faut-il se tenir? En fait, il y a deux discordances, d’une part
entre les sources arabes écrites et les sources arabes ora-
les, et d’autre part, entre les sources arabes et les sources
coloniales. Ces diverses sources sont contradictoires et sont
de nature trop différente pour qu’on puisse les réconcilier
facilement. Là est la tâche de l’historien qui doit affronter
certaines sources qui tendent à créer le vide pour faire ex-
ploser le miracle (les sources arabes et la tradition orale) et
d’autres qui dans leurs fins et leurs moyens (les sources
coloniales) cherchent à maîtriser l’espace. Même si nous
nous en tenons à l’historiographie coloniale, le saint fonda-
teur n’est évoqué que pour situer l’action de Mæ’ El ©Aynayn

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Boubrik Rahal : Saints et société en Islam. La confrérie ouest-saharienne Fâdiliyya, recensé par Jillali El-Adnani
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 32

II. ISLAMOLOGIE

ou encore celle de Sa©d Bºh. On se demande si le charisme
du fondateur n’a pas pris de l’importance en raison des
actions de ses fils. Ou encore on est tenté de dire que les
origines de la Fæ∂iliyya, vues par l’historiographie coloniale,
ont pour point de départ la renommée, due à la menace
que représente Mæ’ al-©Aynayn et à l’alliance avec les auto-
rités françaises proclamée par Sa©d Bºh. On est en face
d’un véritable «oiseau de sainteté» quand on sait que ce
sont les successeurs qui battent des ailes.

Tout saint qui meurt est une hagiographie qui proli-
fère et toute étude des origines et de l’essaimage d’une
confrérie devrait traiter de la discrétion du fondateur et du
silence des sources, en passant par la réserve des disci-
ples, pour rebondir enfin sur la renommée rejetée dans le
passé et pourtant tardive de la sainteté du fondateur. Et
puis il y a le choix libre du chercheur entre la sympathie et
la compréhension pour la stratégie de la résistance du «Bien
aimé» (Mæ’ al-©Aynayn) ou pour l’alliance avec les autorités
françaises du «Bonheur de son père» (Sa©d Bºh). Heureu-
sement l’hagiographie cède le terrain aux sources et aux
témoignages contemporains et ceux-ci permettent, entre
l’onomastique et l’histoire des stratégies, à R. Boubrik de
bien mener son étude sur les successeurs.

Jillali El-Adnani

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Boubrik Rahal : Saints et société en Islam. La confrérie ouest-saharienne Fâdiliyya, recensé par Jillali El-Adnani
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


