| 1. IsLaAMoOLOGIE

Boubrik Rahal,
Saints et société en Islam,
la confrérie ouest-saharienne Fadiliyya

Paris, éditions CNRS, 1998,
15,4 x 23,9 cm, 207 p.

La trame principale de cet ouvrage est essentiellement
une étude de I'articulation entre I'histoire de la Fadiliyya et
celle de la tribu mauritanienne des Ahl al-Talib Muhtar, mise
en rapport avec la sainteté du fondateur Muhammad al-
Fadil (1797-1869), ainsi qu’une réévaluation des formes
de résistance et de soumission aux autorités coloniales fran-
caises de ses successeurs Ma’ al-Aynayn (1831-1910) et
Sa‘d Biih (1851-1916). A I'exception des articles traitant
de la sainteté en zone subsaharienne, de la monographie
de P. Marty ou encore de celles de Depont et Coppolani et
de A. Le Chatelier sur les confréries ouest-africaines, I'étude
de R. Boubrik est unique en ce domaine.

Cet ouvrage réparti en trois parties inégales commence
par une introduction (p. 9-25) qui montre I'intérét d’'une étude
sur la Fadiliyya et fait surtout I'inventaire des sources arabes
(écrites et orales) et coloniales. Pour expliquer la pénurie
des études sur la confrérie Fadiliyya, I'auteur rappelle la
rareté des sources et la difficulté de comprendre ces écrits,
notamment les écrits hagiographiques.

Dans la premiére partie (p. 29-62), qu’on peut consi-
dérer comme une deuxiéme introduction, I'auteur présente
les grands traits de I'histoire socio-culturelle de la région du
Hawd et surtout des conduites religieuses, en fonction du
cadre tribal et du pouvoir émiral. Il tente d’expliquer les
spécificités du mode d’organisation sociale (statutaire)
basée sur I'opposition entre les tribus « guerriéres » et les
tribus zwaya-s, de «paix». Les guillemets s'imposent du
fait qu'une tribu guerriére peut renoncer au recours a la
violence, de méme qu’une tribu zwaya peut prendre les
armes. Ainsi, l'image neutre et pacifique du saint véhiculée
par E. Gellner est remise en question dans cette société
mauritanienne.

Dans la deuxiéme partie (p. 64-144), 'auteur remonte
aux origines sociales et chérifiennes de la tribu des Ahl al-
Talib Muhtar pour tracer litinéraire du saint fondateur et
montrer comment la manifestation du charisme du saint a
été accompagnée de I'affirmation d’un prestige social qui a
permis au saint de devenir, a |a fois, le chef d’une confrérie
nouvelle (la Fadiliyya) et d’une tribu refondée, mais dont
les premiers noyaux existaient déja au xvii® siecle.

Cependant, la recherche d’une origine chérifienne
venue du nord et le rattachement & la confrérie Sadiliyya-
Qadiriyya a travers la Gudfiyya (une branche mauritanienne
de la Sadiliyya) qui se différencie de la Qadiriyya des Kuntas,
ne sont pas suivis et étudiés a travers la stratégie adroite et
les choix volontaires de la confrérie. Dol le fait que I'auteur
ne semble pas avoir vu que la Fadiliyya a pu se créer et se
diffuser grace aussi au répit que lui a procuré le conflit entre
I

les Qadiris et les Tiganis. On pourrait dire que I'appropria-
tion des rites Sadilis, du wird gadiri et du wird tigani sont
les signes de I'occupation par la confrérie de ces zones aux
limites floues que la Fadiliyya a pu occuper alors qu’elle
était a I'abri du conflit gadiri-tigani.

Le travail de R. Boubrik confirme que les origines reli-
gieuses et chérifienne, viennent d’ailleurs. Le mythe des
chérifs de la Saguiet el-Hamra est moins énigmatique du
fait que les saints maghrébins qui se déclarent originaires
de cette région croisent sur leur chemin les saints du sud
qui se veulent originaires du Maroc. La nostalgie des origines
recherchées se combine avec les généalogies bricolées et
s’accompagne enfin du recours a des stratégies politico-
religieuses longuement et fidélement suivies.

La troisiéme partie, plus longue que les précédentes,
traite de I'essaimage de la confrérie, mené par les fils du
saint fondateur. Les stratégies adoptées par les successeurs
sont variées et la conquéte francaise de la Mauritanie 2 la
fin du siécle et aprés la mort du fondateur se révéle le fac-
teur le plus influent sur les décisions des acteurs religieux.
La confrérie Fadiliyya, tout comme la Tiganiyya, ne semble
pas avancer d’un seul pas. Laction de Ma’ al-‘Aynayn dans
le nord n’est pas de la méme nature que celle de son frére
Sa‘d Buh au sud. Le probléme de la succession du saint
fondateur se pose a travers les multiples concurrences et
confrontations entre les successeurs.

La prolifération des sources ne commence qu’avec
I'historiographie coloniale, qui contient plus d’éléments sur
la vie et I'action de Sa‘d Buh et de Ma” al-Aynayn que sur
celles du fondateur. C’est pourquoi les difficultés, les ten-
sions et les stratégies ultérieures sont exposées avec nuance
et bien présentées alors que celles de I'acte fondateur sont
peu abordées (il n’y a que 8 pages sur les rapports entre
les Ahl al-Talib Muhtar et les Kuntas). Cependant, comment
s'attaquer a la fondation d’une confrérie dont les succes-
seurs du fondateur (M2’ al-Aynayn et Sa‘d Bah) font la
renommeée, d’une confrérie forgée dans les rapports (sou-
vent de nature politique) entre colonisateur et colonisé et
moins connue par ses origines religieuses ? On peut évi-
demment se demander si les sources coloniales doivent
étre privilégiées au détriment des sources arabes et orales.
Mais les sources arabes, écrites ou orales, nous renvoient
a un passé lointain & travers un discours répétitif. A quoi
faut-il se tenir ? En fait, il y a deux discordances, d’une part
entre les sources arabes écrites et les sources arabes ora-
les, et d’autre part, entre les sources arabes et les sources
coloniales. Ces diverses sources sont contradictoires et sont
de nature trop différente pour qu’on puisse les réconcilier
facilement. La est la tche de I'historien qui doit affronter
certaines sources qui tendent a créer le vide pour faire ex-
ploser le miracle (les sources arabes et la tradition orale) et
d’autres qui dans leurs fins et leurs moyens (les sources
coloniales) cherchent & maitriser 'espace. Méme si nous
nous en tenons a I'historiographie coloniale, le saint fonda-
teur n’est évoqué que pour situer I'action de Ma’ El ‘Aynayn

| BCAI 17 - 2001 31
BCAI 17 (2001) Boubrik Rahal : Saints et société en Islam. La confrérie ouest-saharienne Fadiliyya, recensé par Jillali EI-Adnani
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. IsLaAMoOLOGIE

ou encore celle de Sa‘d Buh. On se demande si le charisme
du fondateur n'a pas pris de I'importance en raison des
actions de ses fils. Ou encore on est tenté de dire que les
origines de la Fadiliyya, vues par I'historiographie coloniale,
ont pour point de départ la renommée, due a la menace
que représente Ma’ al-Aynayn et a I'alliance avec les auto-
rités francaises proclamée par Sa‘d Buh. On est en face
d’un véritable «oiseau de sainteté » quand on sait que ce
sont les successeurs qui battent des ailes.

Tout saint qui meurt est une hagiographie qui proli-
fére et toute étude des origines et de 'essaimage d’une
confrérie devrait traiter de la discrétion du fondateur et du
silence des sources, en passant par la réserve des disci-
ples, pour rebondir enfin sur la renommée rejetée dans le
passé et pourtant tardive de la sainteté du fondateur. Et
puis il y a le choix libre du chercheur entre la sympathie et
la compréhension pour la stratégie de la résistance du « Bien
aimé » (M@’ al-‘Aynayn) ou pour 'alliance avec les autorités
francaises du « Bonheur de son pére » (Sa“‘d Buh). Heureu-
sement I'hagiographie céde le terrain aux sources et aux
témoignages contemporains et ceux-ci permettent, entre
I'onomastique et I'histoire des stratégies, a R. Boubrik de
bien mener son étude sur les successeurs.

Jillali EI-Adnani

| BCAI 17 - 2001 32

BCAI 17 (2001) Boubrik Rahal : Saints et société en Islam. La confrérie ouest-saharienne Fadiliyya, recensé par Jillali EI-Adnani
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


