| 1. IsLaAMoOLOGIE |

M. Bar-Asher Meir, Scripture and exegesis
in early Imami Shiism

E.J. Brill — The Magnes Press, collection Islamic
Philosophy, Theology and Science, volume XXXVII,
Leiden... — Jerusalem, 1999, 274 p.

Depuis deux ou trois décennies, les études chi‘ites en
général etimamites en particulier se sont considérablement
enrichies. Une grande partie de ces travaux est consacrée,
révolution iranienne oblige, aux aspects politiques, sociolo-
giques ou économiques de I'imamisme moderne ou
contemporain. D’autres, minoritaires mais en nombre res-
pectable, fondés principalement sur des méthodes
philologiques et historiques, examinent le chi‘isme classi-
que dans ses dimensions religieuses et doctrinales,
théologiques, juridiques, mystiques, philosophiques, etc. (sur
ces études voir Amir-Moezzi et Schmidtke, Journal Asiatique,
285 (1), 1997, p. 73-122, en particulier p. 75-80). Parmi
ceux-ci, bon nombre touchent bien sir directement ou indi-
rectement les données exégétiques mais il faut bien rappeler
que depuis Die Richtungen der islamischen Koranauslegung
(1™ éd., Leiden, 1920), I'ouvrage pionnier, mais déja trés
ancien, d’l. Goldziher, aucune monographie critique d’en-
vergure n’ a été consacrée a I'exégése imamite ancienne (a
cet égard, I'article de M. Ayoub, « The Speaking Qur'an and
the Silent Quran : A Study of the Principles and Development
of Imami-Shi’ite Tafsir» dans A. Rippin (éd.), Approaches
to the History of the Interpretation of the Qur'an, Oxford,
1988, p. 177-98, posait les problémes de base de fagon
fine et érudite). Le livre de M.M. Bar-Asher, savant connu
par ailleurs pour ses remarquables travaux sur la Nusayriyya
(en collaboration avec A. Kofsky: Le Muséon 108/1-2
[1995], p. 169-180 ; Bulletin of the School of Oriental and
African Studies 58 [1995], p. 243-250; Der Islam 72/2
[1995], p. 258-292 ; M.A. Amir-Moezzi [éd.], Le voyage ini-
tiatique en terre d’islam, Paris-Louvain, 1996, p. 133-148 ;
Rivista degli Studi Orientali 71/1-4 [1997], p. 55-81.), vient
ainsi combler, et de maniere excellente, cette lacune.

Version complétée et mise a jour d’une thése de doc-
torat, soutenue en 1991 a I'Université Hébraique de
Jérusalem, 'ouvrage est essentiellement consacré a ce que
Pauteur appelle « 'Ecole pré-bouyide de I'exégése imamite ».
Lintroduction (p. 1-25), aussi dense que limpide et instruc-
tive, présente le contexte historique et religieux, 'importance
de I'exégése en milieu imamite, le plan de I'ouvrage ainsi
que les principales sources exploitées. Le chapitre 1 (p. 27-
70) est consacré aux quatre grands compilateurs (les gloses
exégétiques sont en fait des hadith remontant aux imams;;
c’est ce qu’'on appelle al-tafsir bi--ma’tiir) de commentaires
coraniques pré-bouyides, tous morts au Ivé/x® siecle, et a
leurs ceuvres : Furat b. Furat b. Ibrahim al-Ktfi, ‘Ali b. Ibrahim
al-Qummi, Muhammad b. Mas‘ud al-‘Ayyasi et Muhammad
b. Ibrahim al-Nu‘mani. Les manuscrits, les anciennes et les
nouvelles éditions, ainsi que les principales caractéristiques
I

de ces plus anciens tafsir-s imamites qui nous soient par-
venus sont présentés avec méticulosité. On soulignera en
particulier 'importance des sous-chapitres 1-4, sur la cen-
sure du matériau anti-sunnite du Tafsir d’al-Qummi dans sa
nouvelle édition, et 1-5, sur la présence d’'importantes strates
zaydites garudites dans ce méme ouvrage. Dans le second
chapitre (p. 71-86), certaines caractéristiques de « 'Ecole
pré-bouyide de I'exégése » sont analysées : le commentaire
par le hadith, le procédé sélectif appliqué aux versets cora-
niques, la rareté de spéculations proprement théologiques
(l'auteur entend surtout par la la théologie spéculative dia-
lectique du type kalam ) et l'importance de l'institution de
I'imamat, I'attitude violemment hostile envers les
Compagnons et les tendances anti-sunnites. Le chapitre 3
(p. 87-124) constitue, a mon sens, la partie la plus impor-
tante et la plus originale du livre; il est consacré aux
méthodes d’exégése et consiste en un examen dense et
documenté aussi bien des fondements doctrinaux de la
«science de I'exégése » en tant que discipline nécessaire
que des méthodes exégétiques proprement dites. Les deux
premiers sous-chapitres sur la nécessité de I'interprétation
du Coran et l'autorité de l'interpréte touchent de prés
I'imamologie et éclairent excellemment les bases épisté-
mologiques du tafsir imamite et méme chi‘ite en général.
Dans le troisiéme sous-chapitre, consacré aux méthodes
exégétiques, quelques problémes de premiére importance
sont analysés, entre autres les interprétations fondées sur
les altérations du texte coranique, les interprétations allé-
goriques ou typologiques ou encore I'usage du langage codé.
Le chapitre 4 (p. 125-203), le plus long du livre, est consa-
cré, comme il se doit, & 'imamat et aux doctrines s’y référant.
Paradoxalement, il apporte peu de nouveautés par rapport
aux études antérieures, par exemple celles de H. Corbin,
W. Madelung, d’E. Kohlberg, d’U. Rubin ou du signataire de
ces lignes. Cependant, les sous-chapitres 2.4 et 2.5, res-
pectivement sur linfaillibilité (“sma) et sur Iintercession
(Safa‘a ) des prophetes et des imams, fréquemment fondés
sur des sources jusque la non exploitées sous cet angle,
comportent des développements aussi intéressants qu’ori-
ginaux. Le chapitre 5 (p. 204-223) est centré sur I'attitude
des imamites a I'égard des Omeyyades et des Abbassides,
mais a travers cette problématique d’autres questions,
comme la notion de badd’, I'utilisation de la valeur numéri-
que des lettres ou encore les traditions eschatologiques,
sont examinées. Enfin, le sixiéme chapitre (p. 224-243),
consiste en I'examen de deux hadith imamites que I'auteur
considere comme « insolites » (unusual) ; une version fran-
caise de ce chapitre de la thése a déja été publiée : « Deux
traditions hétérodoxes dans les anciens commentaires
imamites du Coran », Arabica 37, 1990, p. 291-314; la-
dessus, mon article « Notes sur deux traditions ‘hétérodoxes’
imamites », Arabica 41,1994, p. 127-133. Un appendice sur
les occurrences de la Riwdya Abi I-Garid dans le
commentaire d’al-Qumim, une riche bibliographie et d’ex-
cellents index ajoutent a I'utilité de 'ouvrage.

| BCAI 17 - 2001 29 |

BCAI 17 (2001) M. Bar-Asher Meir : Scripture and exegesis in early Imami Shiism, recensé par Mohammad Ali Amir-Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| 1. IsLaAMoOLOGIE

Les critiques que 'on pourrait adresser a I'égard du
livre ne concernent donc que quelques points de détalil.
D’abord, le plan est quelque peu troublant, peut-étre parce
qu’encore trop proche du plan initial de la thése. On y reléve
des répétitions ou bien des discussions éparses sur des
mémes sujets pouvant &tre réunis ensemble (I’hostilité en-
vers les adversaires « historiques » du chi'isme ou envers
les Compagnons : parties I-4.1 al-4.3,11-1.4,111-3.2.2 2 3.2.4
et enfin tout le chapitre v) ou encore des répartitions en
chapitres et sous-chapitres dont la logique peut échapper
au lecteur (les chapitres 2 et 3 auraient pu constituer logi-
quement une méme entité, d’autant plus que le second
chapitre contient un sous-chapitre 1 alors qu’il n’y en a pas
de deuxiéme; il aurait été plus logique de faire un appen-
dice du chapitre 6 sur les deux traditions «insolites »,
puisqu'’il s’agit plutdt d’un excursus).

Un grand nombre de fautes typographiques et de co-
quilles est a déplorer, surtout dans les noms propres et les
transcriptions; contentons-nous de quelques exemples:
p. XIv, ligne 19: H. Diaber et P. Pingree au lieu de H. Daiber
et D. Pingree; p. 16, 1.4 Hsaan > Hasan; p. 34, note 26:
fihi > fihi; p. 68, . 1: Qummi > Qummi; p. 80, note 33:
Dhdhahabi > Dhahabi; p. 89, I. 16 : baytihi > baytihi et
note 2, |. 6: nafd’ishua > nafa’isuha; p. 96, . 4: fihima >
fihima; p.103, |. 4: akharajahu > akhrajahu; p. 117,
note 117, derniére ligne : Mahllati > Mahallati; p. 127, 1. 8
alldhina amamu > alladhina amani; p. 129, note 8, 1. 1:
al-islaamiyyin > al-islamiyyin; p. 137, 1. 7 de la fin:
khalagaum > khalagakum ; p. 190, derniére ligne : imamihin
> jmamihim; p.191, . 11: miatan > mitatan; p. 196,
note 311: arakan > arkan; p. 234, note 34, |. 3: al-Hasan
> al-Hasan; ligne 5: aprés alrajul minhum il faut ajouter fi
-Kiifa, etc.

Enfin quelques remarques et réflexions ponctuelles:
p. 22-23, note 67 : il est vrai que dans ses Rawdat al-gannat,
al-Hwansari, suivant certainement l'avis de quelques savants
d’époque safavide (voir H. Kariman, Tabrisi wa-Magma“ al-
bayan, Téhéran, 1340s./1962, 1/166-205 et 313 sq.),
rattache la nisba Tabrisi a la province de Tabaristan ; mais
en fait cette nisba (lue également Tabarsi) se rapporte a la
petite ville de TafreS (arabisée en Tabris, fautivement lu et
prononcé Tabars; voir notes de F. Bahmanyar a son édi-
tion de Tarikh-i Bayhaq d’al-Bayhaqi, Téhéran, s. d. [vers
1945], p. 347-53), située non pas au Tabaristan mais dans
I'ancienne Médie appelée a I'époque islamique Gibal ou
encore ‘Iraq a-Adam. P. 24, note 69 : I'appartenance (se-
créte?) de Sahrastani a l'ismaélisme semble maintenant
établie, aprés I'édition de son commentaire coranique
Mafatih al-asrar (éd. fac-similé de 'unicum de Majles de
Téhéran, premiére édition, Téhéran, 1989 ; et maintenant
I'éd. de M’A. Adarshab, Mafatih al-asrar wa-masabih al-
abrar, vol. 1, Téhéran, 1376s./1997) et grace aux travaux
de G. Monnot (en particulier dans ses articles de I'’Annuaire
de la Section des Sciences Religieuses de I’Ecole Pratique
des Hautes Etudes, années 1981 sq.; «al-Shahrastani»,
I

EP1X (1996)/220-222) et ceux de D. Steigerwald (La pen-
Sée philosophique et théologique de Shahrastani, Université
de Laval, 1997 et Majlis. Discours sur I'Ordre et la créa-
tion, Université de Laval, 1998). Aux p. 82, note 42, p. 91,
note 11, p. 102-104, concernant «le Coran shiite », 'auteur
ne cite pas ma longue étude consacrée a ce sujet (Le Guide
divin dans le chilisme originel, Paris, 1992, p. 200-227),
étude qui va en plus dans le méme sens que celle
d’E. Kohlberg (dans S.M. Stern et al. [éds.], Islamic
Philosophy and the Classical Tradition. Essays presented
to Richard Walzer, Oxford, 1972, p. 209-224) et ses pro-
pres recherches (/srael Oriental Studies 13 [1993], p. 39-74
etici méme). Par contre, il ne cesse de se référer a I'article
de H. Modarressi (Studia Islamica 77 [1993], p. 5-39) qui
est fondamentalement en désaccord avec les analyses et
les conclusions des trois chercheurs sus mentionnés (selon
ce dernier, les allégations sur la falsification de la vulgate
‘utmanienne sont d’origine « sunnites » ; voir le compte-rendu
critique de cet article par Cl. Gilliot dans Revue des Sciences
Philosophiques et Théologiques 67 [1993], p. 470-472).
P. 89, note 3: Abu Basir était la kunya portée par trois dis-
ciples de Ga‘far al-Sadiq (voir Le Guide divin, p. 87, note
182). P. 123 : ‘Abd Salih est un des nombreux surnoms du
septiéme imam, Musa al-Kazim (m. 203/818). Le rappor-
teur du hadith peut donc étre un des Muhammad b. Mansur
qui ont connu 'enseignement des 7€ et/ou 8° imams (par
ex. d’aprés al-Ardabili, Gami* al-ruwat, Qumm, 1331s./1953,
[1/203-204). P. 118 (derniére ligne) et 220 (premiére ligne) :
précisons que le mot siba“ (de band I-siba‘), anagramme
de ‘abbas (de bani -‘abbas ), signifie « bétes sauvages »
et que zufar (p. 118, nom ironique donnée & ‘Umar) a ici le
sens de «béte qui porte de lourds fardeaux », en l'occur-
rence I'ane. Enfin, quelques contradictions, auxquelles
I'auteur fait allusion a de trés nombreuses reprises (p. 72,
79, 81, 135-37, 152, 241-43), auraient pu trouver une ex-
plication si elles avaient été mises en perspective a I'aide
de la division que j'ai pu établir, dans plusieurs publica-
tions, entre une tradition imamite « primitive ésotérique et
non-rationnelle » (justement principalement pré-bouyide) et
une autre tradition plus tardive, «rationnelle et théologico-
juridique » d’époque bouyide (voir par ex. Le Guide divin,
p. 15-48 et « Al-Saffar al-Qummi [m. 290/902-3] et son Kitab
basa’ir al-daragat », Journal Asiatique 280 / 3-4 [1992],
p. 221-250).

Ces remarques ponctuelles, touchant des questions
de détail, ne diminuent évidemment en rien I'importance du
livre de M.M. Bar-Asher. Cette étude enrichit considérable-
ment notre connaissance de la genése et du développement
du fafsir imamite ancien. Lérudition, la rigueur et la clarté
qui la caractérisent font incontestablement d’elle une réfé-
rence désormais incontournable pour les études chiites a
Venir.

Mohammad Ali Amir-Moezzi
EPHE, Paris

| BCAI 17 - 2001 30 |

BCAI 17 (2001) M. Bar-Asher Meir : Scripture and exegesis in early Imami Shiism, recensé par Mohammad Ali Amir-Moezzi
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


