
BCAI 17 – 2001 29

II. ISLAMOLOGIE

M. Bar-Asher Meir, Scripture and exegesis in early Imami Shiism [Mohammad Ali Amir-Moezzi]

M. Bar-Asher Meir, Scripture and exegesis
in early Imami Shiism

E.J. Brill – The Magnes Press, collection Islamic
Philosophy, Theology and Science, volume XXXVII,
Leiden… – Jerusalem, 1999, 274 p.

Depuis deux ou trois décennies, les études chi‘ites en
général et imamites en particulier se sont considérablement
enrichies. Une grande partie de ces travaux est consacrée,
révolution iranienne oblige, aux aspects politiques, sociolo-
giques ou économiques de l’imamisme moderne ou
contemporain. D’autres, minoritaires mais en nombre res-
pectable, fondés principalement sur des méthodes
philologiques et historiques, examinent le chi‘isme classi-
que dans ses dimensions religieuses et doctrinales,
théologiques, juridiques, mystiques, philosophiques, etc. (sur
ces études voir Amir-Moezzi et Schmidtke, Journal Asiatique,
285 (1), 1997, p. 73-122, en particulier p. 75-80). Parmi
ceux-ci, bon nombre touchent bien sûr directement ou indi-
rectement les données exégétiques mais il faut bien rappeler
que depuis Die Richtungen der islamischen Koranauslegung
(1re éd., Leiden, 1920), l’ouvrage pionnier, mais déjà très
ancien, d’I. Goldziher, aucune monographie critique d’en-
vergure n’ a été consacrée à l’exégèse imamite ancienne (à
cet égard, l’article de M. Ayoub, «The Speaking Qur’æn and
the Silent Qur’æn: A Study of the Principles and Development
of Imami-Shi’ite Tafsir» dans A. Rippin (éd.), Approaches
to the History of the Interpretation of the Qur’æn, Oxford,
1988, p. 177-98, posait les problèmes de base de façon
fine et érudite). Le livre de M.M. Bar-Asher, savant connu
par ailleurs pour ses remarquables travaux sur la NuÒayriyya
(en collaboration avec A. Kofsky: Le Muséon 108/1-2
[1995], p. 169-180; Bulletin of the School of Oriental and
African Studies 58 [1995], p. 243-250; Der Islam 72/2
[1995], p. 258-292; M.A. Amir-Moezzi [éd.], Le voyage ini-
tiatique en terre d’islam, Paris-Louvain, 1996, p. 133-148;
Rivista degli Studi Orientali 71/1-4 [1997], p. 55-81. ), vient
ainsi combler, et de manière excellente, cette lacune.

Version complétée et mise à jour d’une thèse de doc-
torat, soutenue en 1991 à l’Université Hébraïque de
Jérusalem, l’ouvrage est essentiellement consacré à ce que
l’auteur appelle «l’École pré-bouyide de l’exégèse imamite».
L’introduction (p. 1-25), aussi dense que limpide et instruc-
tive, présente le contexte historique et religieux, l’importance
de l’exégèse en milieu imamite, le plan de l’ouvrage ainsi
que les principales sources exploitées. Le chapitre 1 (p. 27-
70) est consacré aux quatre grands compilateurs (les gloses
exégétiques sont en fait des hadîth remontant aux imams;
c’est ce qu’on appelle al-tafsîr bi-l-ma’Úºr) de commentaires
coraniques pré-bouyides, tous morts au IVe/Xe siècle, et à
leurs œuvres: Furæt b. Furæt b. Ibræhîm al-Kºfî, ©Alî b. Ibræhîm
al-Qummî, MuÌammad b. Mas©ºd al-©Ayyæ‡î et MuÌammad
b. Ibræhîm al-Nu©mænî. Les manuscrits, les anciennes et les
nouvelles éditions, ainsi que les principales caractéristiques

de ces plus anciens tafsîr-s imamites qui nous soient par-
venus sont présentés avec méticulosité. On soulignera en
particulier l’importance des sous-chapitres 1-4, sur la cen-
sure du matériau anti-sunnite du Tafsîr d’al-Qummî dans sa
nouvelle édition, et 1-5, sur la présence d’importantes strates
zaydites Ïærºdites dans ce même ouvrage. Dans le second
chapitre (p. 71-86), certaines caractéristiques de «l’École
pré-bouyide de l’exégèse» sont analysées: le commentaire
par le hadîth, le procédé sélectif appliqué aux versets cora-
niques, la rareté de spéculations proprement théologiques
(l’auteur entend surtout par là la théologie spéculative dia-
lectique du type kalæm ) et l’importance de l’institution de
l’imamat, l’attitude violemment hostile envers les
Compagnons et les tendances anti-sunnites. Le chapitre 3
(p. 87-124) constitue, à mon sens, la partie la plus impor-
tante et la plus originale du livre; il est consacré aux
méthodes d’exégèse et consiste en un examen dense et
documenté aussi bien des fondements doctrinaux de la
«science de l’exégèse» en tant que discipline nécessaire
que des méthodes exégétiques proprement dites. Les deux
premiers sous-chapitres sur la nécessité de l’interprétation
du Coran et l’autorité de l’interprète touchent de près
l’imamologie et éclairent excellemment les bases épisté-
mologiques du tafsîr imamite et même chi‘ite en général.
Dans le troisième sous-chapitre, consacré aux méthodes
exégétiques, quelques problèmes de première importance
sont analysés, entre autres les interprétations fondées sur
les altérations du texte coranique, les interprétations allé-
goriques ou typologiques ou encore l’usage du langage codé.
Le chapitre 4 (p. 125-203), le plus long du livre, est consa-
cré, comme il se doit, à l’imamat et aux doctrines s’y référant.
Paradoxalement, il apporte peu de nouveautés par rapport
aux études antérieures, par exemple celles de H. Corbin,
W. Madelung, d’E. Kohlberg, d’U. Rubin ou du signataire de
ces lignes. Cependant, les sous-chapitres 2.4 et 2.5, res-
pectivement sur l’infaillibilité (©iÒma) et sur l’intercession
(‡afæ©a ) des prophètes et des imams, fréquemment fondés
sur des sources jusque là non exploitées sous cet angle,
comportent des développements aussi intéressants qu’ori-
ginaux. Le chapitre 5 (p. 204-223) est centré sur l’attitude
des imamites à l’égard des Omeyyades et des Abbassides,
mais à travers cette problématique d’autres questions,
comme la notion de badæ’ , l’utilisation de la valeur numéri-
que des lettres ou encore les traditions eschatologiques,
sont examinées. Enfin, le sixième chapitre (p. 224-243),
consiste en l’examen de deux hadîth imamites que l’auteur
considère comme «insolites» (unusual); une version fran-
çaise de ce chapitre de la thèse a déjà été publiée: «Deux
traditions hétérodoxes dans les anciens commentaires
imamites du Coran», Arabica 37, 1990, p. 291-314; là-
dessus, mon article «Notes sur deux traditions ‘hétérodoxes’
imamites», Arabica 41,1994, p. 127-133. Un appendice sur
les occurrences de la Riwæya Abî l-•ærºd dans le
commentaire d’al-Qumîm, une riche bibliographie et d’ex-
cellents index ajoutent à l’utilité de l’ouvrage.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) M. Bar-Asher Meir : Scripture and exegesis in early Imami Shiism, recensé par Mohammad Ali Amir-Moezzi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


BCAI 17 – 2001 30

II. ISLAMOLOGIE

Les critiques que l’on pourrait adresser à l’égard du
livre ne concernent donc que quelques points de détail.
D’abord, le plan est quelque peu troublant, peut-être parce
qu’encore trop proche du plan initial de la thèse. On y relève
des répétitions ou bien des discussions éparses sur des
mêmes sujets pouvant être réunis ensemble (l’hostilité en-
vers les adversaires «historiques» du chi’isme ou envers
les Compagnons: parties I-4.1 à I-4.3, II-1.4, III-3.2.2 à 3.2.4
et enfin tout le chapitre v) ou encore des répartitions en
chapitres et sous-chapitres dont la logique peut échapper
au lecteur (les chapitres 2 et 3 auraient pu constituer logi-
quement une même entité, d’autant plus que le second
chapitre contient un sous-chapitre 1 alors qu’il n’y en a pas
de deuxième; il aurait été plus logique de faire un appen-
dice du chapitre 6 sur les deux traditions «insolites»,
puisqu’il s’agit plutôt d’un excursus).

Un grand nombre de fautes typographiques et de co-
quilles est à déplorer, surtout dans les noms propres et les
transcriptions; contentons-nous de quelques exemples:
p. XIV, ligne 19: H. Diaber et P. Pingree au lieu de H. Daiber
et D. Pingree; p. 16, l.4: Îsaan > Îasan; p. 34, note 26:
fîhî > fîhi; p. 68, l. 1: Qummi > Qummî; p. 80, note 33:
Dhdhahabi > Dhahabi; p. 89, l. 16: baytihî > baytihi et
note 2, l. 6: nafæ’ishua > nafæ’isuha; p. 96, l. 4: fihima >
fîhimæ; p. 103, l. 4: akharajahu > akhrajahu; p. 117,
note 117, dernière ligne: MaÌllati > MaÌallætî; p. 127, l. 8:
alldhîna amamº > alladhîna amanº; p. 129, note 8, l. 1:
al-islaamiyyîn > al-islæmiyyîn; p. 137, l. 7 de la fin:
khalaqaum > khalaqakum; p. 190, dernière ligne: imæmihin
> imæmihim; p. 191, l. 11: miatan > mitatan; p. 196,
note 311: arakæn > arkæn; p. 234, note 34, l. 3: al-Îæsan
> al-Îasan; ligne 5: après al-rajul minhum il faut ajouter fi
l-Kºfa, etc.

Enfin quelques remarques et réflexions ponctuelles:
p. 22-23, note 67: il est vrai que dans ses Raw∂æt al-Ïannæt,
al-⁄wænsarî, suivant certainement l’avis de quelques savants
d’époque safavide (voir H. Kariman, ™abrisî wa-MaÏma© al-
bayæn, Téhéran, 1340s./1962, I/166-205 et 313 sq.),
rattache la nisba ™abrisî à la province de ™abaristæn; mais
en fait cette nisba (lue également ™abarsî) se rapporte à la
petite ville de ™afre‡ (arabisée en ™abris, fautivement lu et
prononcé ™abars; voir notes de F. Bahmanyær à son édi-
tion de Tærîkh-i Bayhaq d’al-Bayhaqî, Téhéran, s. d. [vers
1945], p. 347-53), située non pas au ™abaristæn mais dans
l’ancienne Médie appelée à l’époque islamique •ibæl ou
encore ©Iræq al-©AÏam. P. 24, note 69: l’appartenance (se-
crète?) de Ωahrastænî à l’ismaélisme semble maintenant
établie, après l’édition de son commentaire coranique
MafætîÌ al-asrær (éd. fac-similé de l’unicum de Majles de
Téhéran, première édition, Téhéran, 1989; et maintenant
l’éd. de M.’A. Æƒarshab, MafætîÌ al-asrær wa-maÒæbîÌ al-
abrær, vol. I, Téhéran, 1376s./1997) et grâce aux travaux
de G. Monnot (en particulier dans ses articles de l’Annuaire
de la Section des Sciences Religieuses de l’École Pratique
des Hautes Études, années 1981 sq.;  «al-Shahrastænî»,

EI2, IX (1996)/220-222) et ceux de D. Steigerwald (La pen-
sée philosophique et théologique de Shahrastani, Université
de Laval, 1997 et Majlis. Discours sur l’Ordre et la créa-
tion, Université de Laval, 1998). Aux p. 82, note 42, p. 91,
note 11, p. 102-104, concernant «le Coran shiite», l’auteur
ne cite pas ma longue étude consacrée à ce sujet (Le Guide
divin dans le chi’isme originel, Paris, 1992, p. 200-227),
étude qui va en plus dans le même sens que celle
d’E. Kohlberg (dans S.M. Stern et al. [éds.], Islamic
Philosophy and the Classical Tradition. Essays presented
to Richard Walzer, Oxford, 1972, p. 209-224) et ses pro-
pres recherches (Israel Oriental Studies 13 [1993], p. 39-74
et ici même). Par contre, il ne cesse de se référer à l’article
de H. Modarressi (Studia Islamica 77 [1993], p. 5-39) qui
est fondamentalement en désaccord avec les analyses et
les conclusions des trois chercheurs sus mentionnés (selon
ce dernier, les allégations sur la falsification de la vulgate
©uÚmænienne sont d’origine «sunnites»; voir le compte-rendu
critique de cet article par Cl. Gilliot dans Revue des Sciences
Philosophiques et Théologiques 67 [1993], p. 470-472).
P. 89, note 3: Abº BaÒîr était la kunya portée par trois dis-
ciples de •a©far al-∑ædiq (voir Le Guide divin, p. 87, note
182). P. 123: ¢Abd ∑æliÌ est un des nombreux surnoms du
septième imam, Mºsæ al-KæÂim (m. 203/818). Le rappor-
teur du hadîth peut donc être un des MuÌammad b. ManÒºr
qui ont connu l’enseignement des 7e et/ou 8e imams (par
ex. d’après al-Ardabîlî, •æmi© al-ruwæt, Qumm, 1331s./1953,
II/203-204). P. 118 (dernière ligne) et 220 (première ligne):
précisons que le mot sibæ© (de banº l-sibæ©), anagramme
de ©abbæs (de banº l-©abbæs ), signifie «bêtes sauvages»
et que zufar (p. 118, nom ironique donnée à ‘Umar) a ici le
sens de «bête qui porte de lourds fardeaux», en l’occur-
rence l’âne. Enfin, quelques contradictions, auxquelles
l’auteur fait allusion à de très nombreuses reprises (p. 72,
79, 81, 135-37, 152, 241-43), auraient pu trouver une ex-
plication si elles avaient été mises en perspective à l’aide
de la division que j’ai pu établir, dans plusieurs publica-
tions, entre une tradition imamite «primitive ésotérique et
non-rationnelle» (justement principalement pré-bouyide) et
une autre tradition plus tardive, «rationnelle et théologico-
juridique» d’époque bouyide (voir par ex. Le Guide divin,
p. 15-48 et «Al-Ωaffær al-Qummî [m. 290/902-3] et son Kitæb
baÒæ’ir al-daraÏæt», Journal Asiatique 280 / 3-4 [1992],
p. 221-250).

Ces remarques ponctuelles, touchant des questions
de détail, ne diminuent évidemment en rien l’importance du
livre de M.M. Bar-Asher. Cette étude enrichit considérable-
ment notre connaissance de la genèse et du développement
du tafsir imamite ancien. L’érudition, la rigueur et la clarté
qui la caractérisent font incontestablement d’elle une réfé-
rence désormais incontournable pour les études chiites à
venir.

Mohammad Ali Amir-Moezzi
EPHE, Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) M. Bar-Asher Meir : Scripture and exegesis in early Imami Shiism, recensé par Mohammad Ali Amir-Moezzi
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


