
BCAI 17 – 2001 28

II. ISLAMOLOGIE

II. ISLAMOLOGIE

Ashtiyani S. J. al-D., Matsubara H., Iwami T., Matsumoto A., Consciousness and Reality  [Pierre Lory]

Ashtiyani Sayyid Jalal al-Din,
Matsubara Hideichi, Iwami Takashi,
Matsumoto Akiro,
Consciousness and Reality –
Studies in Memory of Toshiko Izutsu

Tokyo, Iwanami Shoten Publishers, 1998,
XV + 472 p.

Toshiko Izutsu (1914-1993) fut un savant exception-
nel en son siècle à plus d’un titre. Ayant acquis la maîtrise
de plus d’une vingtaine de langues orientales (dont bien
sûr le chinois et le sanscrit), proche-orientales (arabe, per-
san) et occidentales, il avait pu étudier les principaux
systèmes philosophiques et religieux de l’Eurasie dans leurs
textes originaux. Doté d’une capacité de synthèse assez
rare, il avait tracé des voies de correspondance entre les
concepts clés des systèmes extrême-orientaux et de l’Is-
lam soufi et chi‘ite théosophique. Sa notoriété s’étant
répandu, ce professeur de l’université Keio à Tokyo s’était
vu invité à l’université McGill à Montréal de 1962 à 1975,
ainsi qu’à l’Académie Iranienne Impériale de Philosophie
de Téhéran de 1975 à 1979. Indépendamment de ses con-
sidérables travaux en langue japonaise, il a rédigé ou traduit
une œuvre importante en anglais: douze ouvrages, une
quarantaine d’articles [NB: il est surprenant que les titres
des deux traductions françaises de textes d’Izutsu – Le
kôan zen, Fayard, 1978; Unicité de l’Existence et Création
Perpétuelle en Mystique Islamique, Les Deux Océans, 1980
– ne figurent pas dans la bibliographie mise en annexe]. Il
était donc naturel que sa mémoire fût célébrée par les dis-
ciples, collègues et amis ayant accompagné son parcours
si fécond dans l’étude de l’histoire de la spiritualité, et plus
précisément dans ce qui intéressait le plus T. Izutsu: les
rapports entre conscience et réalité, philosophie et mysti-
que, langage et expérience intérieure. La pensée proprement
dite de T. Izutsu est d’ailleurs présentée dans un intéres-
sant mais trop bref chapitre («On the Originality of Izutsu’s
Oriental Philosophy», de Shinya Makino) où le lien entre
son immersion dans le bouddhisme zen et sa démarche
scientifique est esquissée.

Le présent volume regroupe vingt-cinq articles por-
tant sur des sujets assez divers. Plusieurs abordent l’étude
de points précis du soufisme. Un profond article de Chris-
tian Jambet «Le Soufisme entre Louis Massignon et Henry
Corbin» nous emmène bien au-delà des considérations sou-
vent anecdotiques qui sont rapportées sur les rapport entre
les deux savants: ce sont des choix fondamentaux de l’ap-
proche du phénomène mystique qui sont en jeu, comme le
démontre l’analyse des lectures massignonienne et
corbinienne de la déclaration de ÎallæÏ «Îasb al-wæÌid ifræd
al-wæÌid la-hu» (p. 265-271). Ces considérations se trouvent

rejointes par la méditation de Mikio Kamiya sur le Désir
(¢i‡q) comme essentiel en Dieu selon ÎallæÏ (p. 278 sq.);
et, toujours dans le domaine des études ÌallæÏienne, par la
recherche de Nasrollah Pourjavady «ÎallæÏ dar Sawanih-i
Ahmad-i Gazali» qui apporte plusieurs précisions textuel-
les importantes qui avaient échappé à Massignon dans La
Passion de Hallâj, dans Essai sur les origines du lexique
technique de la mystique musulmane et lors de son édition
du Dîwæn. La pensée d’Ibn ¢Arabî et de son école est elle
aussi bien représentée. Dans «La Voie de Hallâj et la voie
d’Ibn ¢Arabî», Mokdad Arfa Mensia résume les différents
passages dans lesquels le Ωay≈ al-Akbar évalue les paroles
de son prédécesseur. Ronald L. Nettler, lui, analyse le
concept akbarien de raÌma, principalement à partir de la
lecture du chapitre XXI des FuÒºÒ al-Ìikam sur Zacharie.
Mentionnons également la concise et claire synthèse d’Akiro
Matsumoto sur les rapports entre ontologie, nubuwwa et
wilæya à partir d’un traité de QayÒarî, ainsi que la présenta-
tion par William Chittick d’une dense risæla de ¢Abd al-•alîl
d’Allæhæbæd sur la psychologie du cheminement soufi, dé-
crivant la subtile interaction entre nafs et rºÌ aboutissant à
la naissance du qalb. D’autres importantes figures du
soufisme sont également présentes dans le volume, comme
¢Ayn al-Qu∂æt Hamaƒænî, dont la théorie parfois audacieuse
de la relation maître-disciple est explicitée par Forough
Jahanbaksh, qui souligne les conséquence du
«théophanisme» de la fonction du pîr. Originale et auda-
cieuse également, l’ontologie de ¢Azîz-i Nasafî, où la primauté
de l’existence sur l’essence est affirmée, ainsi que le pré-
sente Hermann Landolt. Cela dit, la partie islamologique du
volume ne concerne pas exclusivement la mystique. Nous
y trouvons notamment aussi une présentation du versant
exégétique de l’œuvre de Mollæ Sadræ par Seyyed Hossein
Nasr, ou encore l’évocation par Charles J. Adams d’un dé-
bat ayant opposé Sulaymæn Nadvî à plusieurs orientalistes
dont D.S. Margoliouth et A. Guillaume sur l’appréciation d’un
passage du Kitæb al-mafiæzî et, au-delà, de l’évaluation de
toute l’œuvre de Wæqidî.

En bref, l’apport original de cet ouvrage est donc réel.
Il n’est pas sûr toutefois que sa diffusion dans les circuits
français de l’édition soient bien assurée. On ne peut donc
que se réjouir de sa réédition par les éditions Brill en 2000.

Pierre Lory
EPHE, Paris

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 17 (2001) Ashtiyani S. J. al-D., Matsubara H., Iwami T., Matsumoto A.: Consciousness and Reality. Studies in Memory of Toshiko Izutsu, recensé par Pierre Lory
© IFAO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org

	<< accueil <<: 


