| V. ANTHROPOLOGIE ET SCIENCES SOCIALES

Ferchiou Sophie (éd.)
Lislam pluriel au Maghreb

Paris, CNRS Editions, 1996 (Etudes de I’Annuaire
de I'Afrique du Nord), 16 x 24 cm, 346 p.

Cet ouvrage est issu d’une table-ronde organisée par
IREMAM en avril 1994. Il regroupe vingt-quatre contri-
butions, précédées d’une introduction de la coordinatrice
de la publication. Les contributions sont réparties en cing
parties:

1. « Lislam comme espace de savoir et systéme épis-
témologique de référence » (A. Charfi, H. Bleuchot, M. Talbi) ;

2. «Lislam en tant que pdle de référence de I'espace
politique » (M.H. Chérif, M. Merzouk);

3. « Lislam en tant que code culturel » (L. Blili, A. Diouri,
J.N. Ferrié, F. Colonna);

4. « Lislam comme lieu de croyances et de pratiques »
(M. Garrigues-Cresswell, C. Lacoste-Dujardin, S. Radi,
J.J. Vignet-Zunz, H. Zirari) ;

5. «Le culte des saints» (S. Andezian, P. Bonte,
H. Claudot-Hawad, S. Ferchiou, N. Hopkins, I. Melliti,
Y. Nacib, M.B. Salhi, J.L. Triaud). La contribution en arabe
de Z. Arous de I'Université d’Alger n'a pas été retenue parce
qu’elle n’a pu étre traduite.

La contribution de Mohamed Talbi (p. 37-55) est un
plaidoyer pour la tolérance. Hervé Bleuchot (p. 25-35) s'in-
téresse lui a la doctrine juridique du gihad, notion galvaudée
dans les media. Abdelmajid Charfi (p. 13-24) s'intéresse aux
notions de igtihad et igma°“. On le devine, ces trois contribu-
tions dépassent le cadre strictement étroit du Maghreb, et
on est quelque peu étonné de les rencontrer dans ce recueil
d’orientation plutét sociologique et anthropologique.
Mohamed El-Hedi Cherif (p. 59-67) étudie les positions de
Habib Bourguiba face aux autorités religieuses tradition-
nelles, en particulier I'art dont il a fait preuve pour imposer
ses réformes. Cette contribution, dont I'auteur ne cache pas
son adhésion a une certaine fagon de voir et de faire du
vieux leader, ne laisse pas moins de poser une question:
est-ce que la seule voie pour libérer le droit de la famille et
la société de 'emprise des institutions religieuses médiéva-
les est la constitution d’un pouvoir autocratique, qui
revendique pour lui seul la totalité de la souveraineté, y
compris le pouvoir d’interpréter la parole divine? Il y a un
accent hobbesien dans le discours de Bourguiba du 26 juin
1966 (p. 66). Mohamed Merzouk de I'Université d’Oran a
étudié «les formes de la vie religieuse dans un quartier
populaire d’Oran» (p. 69-82). Il s'agit des résultats (par-
tiels) d’'une enquéte de terrain. Le regain de religiosité
s’explique selon cet auteur comme une tentative pour
surmonter la dissolution des liens communautaires, consé-
quence de I'urbanisation. C’est clairement le sens qu'il donne
au succés que rencontre la priére collective dans la mos-
quée: «la priére en commun fournit a la population du
quartier 'occasion de rencontres réglées, et par 13, I'aide a
I

trouver une nouvelle fraternité en remplacement des rap-
ports de solidarité rompus par le déracinement» (p. 74).
L"auteur conjugue ainsi aussi bien le paradigme durkheimien
(outre le titre, cf. p. 80, ou il est fait explicitement usage du
concept d’anomie) qu’une réminescence de Bourdieu. Leila
Blili (p. 85-92) s’est penchée sur le Mi‘yar de Wansarisi.
Grace a un sondage rapide dans cette énorme collection,
elle montre d’une part que la relation entre mufti et fidéles
est constitutive du champ religieux maghrébin — on peut
ajouter, de I'islam en général —; d’autre part que le rapport
au divin est médiatisé par les menus détails du quotidien.
Moins convaincant dans sa contribution, Abdelhai Diouri
(p. 93-112) examine le rituel alimentaire du Ramadan au
Maroc, notamment pour ce qui concerne les mets levés.
Jean-Noél Ferrié (p. 113-127) aborde le probléme de la priere
de demande dans le Maroc actuel. Bien construite sur le
plan théorique, sa contribution est minée par une aporie:
on ne peut rien affirmer sur I'islam marocain en s’appuyant
sur un échantillon d’individus marginalisés sur le plan cul-
tuel. Fanny Colonna (p. 129-141) s'intéresse a une catégorie
éthico-religieuse majeure — wagh —, qui appartient au dis-
cours coranique, mais dont il est fait abondamment usage
dans le discours quotidien au Maghreb. Hayat Zirari (p. 145-
157) étudie un rituel de fécondité, qui se sert de viande
séchée issue de la victime sacrificielle de 9d l-adha, dans le
cadre de la différence hommes/femmes dans la société ma-
rocaine. Saadia Radi (p. 189-199) examine deux
personnages : la voyante et le clerc thaumaturge (fqih). Elle
s'efforce de montrer que ¢’est seulement en apparence qu'ils
appartiennent a deux registres différents (sorcellerie/reli-
gion), car tous deux «utilisent en réalité... des rituels
hétérodoxes, pour la plupart antérieurs a l'islam » (p. 198).
Dans les contributions sur la sainteté — qui sont les plus
nombreuses —, l'originalité de celle de Pierre Bonte
(p. 283-291) est de faire le lien entre la profusion des saints
dans la société maure et I'arabisation de la généalogie des
tribus, c’est-a-dire de mettre en relation un fait qui reléve du
champ religieux et un fait qui reléve du champ de la parenté
(p. 287).

Il est difficile, dans la recension d’un ouvrage collec-
tif, d’évoquer toutes les contributions. Cependant si de
nombreux ouvrages collectifs ne sont qu’une addition de
textes, celui-ci, il serait injuste de ne pas le souligner, est
animé par un point de vue épistémologique et en méme
temps polémique, que dévoile le titre de I'ouvrage. Lédi-
trice explicite cet arriere-plan dans son introduction, dés
les premiéres lignes: il s’agit de montrer que les popula-
tions maghrébines habitent I'islam dans le cadre de leur
histoire et de leurs traditions culturelles. D’emblée, elle ob-
serve: «bien que l'idéal unitaire demeure vivace dans les
mentalités populaires du monde musulman, c’est une dia-
lectique unité/diversité qui agit constamment en s’adaptant
aux conjonctures historiques » (p. 2). Cela a permis a I'is-
lam de s'implanter dans les contextes les plus divers et
s’est traduit sur le terrain par diverses accomodations

| BCAI 16 — 2000 171

BCAI 16 (2000) Ferchiou Sophie : L'islam pluriel au Maghreb, recensé par Mireille Paris

© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| V. ANTHROPOLOGIE ET SCIENCES SOCIALES

théologiques, rituelles et juridiques. A partir de 13, prenant
appui sur 'actualité, Sophie Ferchiou est amenée a oppo-
ser cette tradition a cette « nouvelle conception de I'islam
qui tend... a le singulariser et a enfermer ses réalités multi-
ples dans un seul et méme concept » (ibidem). Il s’agit, on
I'aura compris, de ce que I'on appelle aujourd’hui islamisme.
Par 1a méme, elle dévoile qu’un des principaux buts de cet
ouvrage est de s'opposer a la «vision globalisante et ré-
ductrice » que développe I'islamisme, mais que l'on
rencontre également «dans le discours occidental li¢ aux
probléemes de I'émigration ». Il s’agit de montrer que I'islam
peut s’adapter a des contextes culturels divers — par exem-
ple au monde moderne ou a la vie dans les sociétés
ouest-européennes —, qu’il est, dans sa nature méme,
«pluriel ». On ne peut ainsi le présenter comme « immuable ».
L'éditrice déclare que le but était, en partant du contexte du
Maghreb contemporain, d’«identifier le champ religieux
maghrébin dans sa pluralité et a travers ses composantes
historiques, anthropologiques et sociales » et «de définir
les contours du champ religieux maghrébin a travers les
multiples expressions de I'islam », en choisissant comme
angle d’approche «les comportements religieux agis ou
pensés » (ibidem). Il s'agit d’'un programme ambitieux sur
le plan théorique.

On peut ainsi résumer le programme épistémologique
de I'ouvrage en disant qu’il se raméne a deux idées:
10 I'islam maghrébin est pluriel parce qu’il est distinct de
Iislam en général; 2° I'islam maghrébin est pluriel parce
qu'il est travaillé par le passé pré-islamique. On peut objec-
ter a la premiére idée qu’elle constitue un quiproquo et
conduit a une confusion néfaste entre la réalité empirique
et le modéle théorique, entre la chose singuliére et le con-
cept général. Certes, 'islam maghrébin doit étre distingué
de l'islam comme systéme religieux général, mais d’'une
part le concept d’islam maghrébin doit également étre
construit — 'existence de I'islam maghrébin n’est pas moins
idéelle que celle de 'islam en général, qu’étudie habituelle-
ment l'islamologie —, d’autre part il est impératif de
différencier les paliers et s’abstenir de confondre le sys-
téme religieux maghrébin avec les autres systémes
(hiérarchies sociales, parenté, alimentation, etc.). On doit
cesser impérativement de jouer de la polysémie du terme
islam en frangais, qui désigne tantdt une religion, tantdt
une civilisation ou une culture, voire méme une aire géo-
politique. Quant a la question des survivances
pré-islamiques, elle obsédait déja les chercheurs de I'épo-
que coloniale, sans que pour autant ils I'aient rendue
intelligible. 1l nous semble que plusieurs contributions qui
recourent & ce paradigme explicatif se servent des croyan-
ces pré-islamiques comme d’un deus ex machina, qui permet
de résoudre tous les problémes.

Mireille Paris
CNRS-SHS-Paris

| BCAI 16 — 2000 172

BCAI 16 (2000) Ferchiou Sophie : L'islam pluriel au Maghreb, recensé par Mireille Paris
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



