
III. HISTOIRE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 16 
© IFAO 2
Tabbaa Yasser, Constructions of Power and Piety in Medieval Aleppo [Anne-Marie Eddé]

Tabbaa Yasser, Constructions of Power
and Piety in Medieval Aleppo.

University Park, Pennsylvanie, The Pennsylvania
State University Press, 1997. 22 _ 29 cm, 313 p.

C’est une étude architecturale des monuments
ayyoubides d’Alep qui nous est présentée dans cet ouvrage
par Y. Tabbaa dans une perspective comparative et en rela-
tion avec l’histoire politique et religieuse de la ville. Les
deux premiers chapitres présentent le contexte social et
politique d’Alep durant cette période. Les chapitres 3 et 4
traitent de la citadelle, tandis que les chapitres suivants
regroupés sous le titre «Constructions pieuses» s’inté-
ressent aux monuments religieux (grandes mosquées,
sanctuaires, madrasas, établissements pour soufis). La
conclusion met l’accent sur le succès de ces fondations
alépines qui renforcèrent les liens entre le souverain et ses
sujets et s’interroge sur l’influence de l’architecture
ayyoubide sur l’architecture islamique en général.

Une abondante et intéressante documentation photo-
graphique et cartographique (dessins, plans, cartes)
accompagne le texte. Certains dessins et plans sont tirés
des archives de la Direction générale des antiquités sy-
riennes, d’autres proviennent de publications anciennes,
mais beaucoup de ces documents ont été complétés et de
nombreux originaux enrichissent très utilement ce corpus.

Une telle synthèse sur l’architecture ayyoubide d’Alep
était souhaitable car les études existantes sont anciennes
et souvent partielles alors que ces dernières années l’his-
toire de cette période a beaucoup progressé. L’auteur a
d’ailleurs privilégié dans son texte une approche théma-
tique qui témoigne de sa volonté d’intégrer l’étude
architecturale dans son contexte social et religieux. De plus,
son intérêt pour l’épigraphie lui permet de corriger certai-
nes lectures anciennes (cf. les inscriptions du ma‡had
al-Îusayn, p. 116-117) et d’établir une juste corrélation en-
tre un monument et ses inscriptions, comme dans le cas
du Firdaws (633/1235) dont les inscriptions au contenu
mystique reflètent sa double fonction de madrasa et d’éta-
blissement pour soufis (p. 173-180).

Son souci de comparaison amène l’auteur à établir
d’intéressants rapprochements avec d’autres monuments
de la même époque bâtis en différentes régions de Syrie ou
de Mésopotamie. Ainsi le palais d’al-¢Azîz dans la citadelle
donne lieu à une analyse détaillée (p. 81) et la comparai-
son de son plan à quatre îwæn, répartis autour d’une cour
carrée de dimensions modestes, avec celui d’autres palais
de la même époque (Raqqa, ∑ahyºn, Q. NaÏm) permet de
préciser les caractéristiques de cette architecture palatine
ayyoubide jusque-là peu étudiée. La citadelle elle-même est
replacée dans le développement général des forteresses
syriennes et dans le contexte plus large encore des centres
de pouvoir dans les villes islamiques. Mais il y a là un écueil
à éviter, car s’il est légitime de s’interroger sur l’évolution
BCAI 16 – 2000 13
(2000) Tabbaa Yasser : Constructions of Power and Piety in Medieval Aleppo
026 BCAI en ligne
de ces centres du pouvoir pour souligner éventuellement
leurs différences temporelles et spatiales, il faut aussi
prendre garde à ne pas dégager de schéma général ou glo-
bal qui aurait comporté plusieurs étapes et qu’aurait suivi
la plupart des villes du monde islamique. Ce serait retom-
ber dans la théorie aujourd’hui unanimement rejetée de la
«ville islamique» et, cependant, c’est ce que suggère
Y. Tabbaa lorsqu’il tente de replacer la construction de la
citadelle d’Alep dans l’histoire urbaine du monde islamique
en général (p. 59): «The third and equally pivotal stage in
the transformation of Islamic cities occurred sometimes in
the middle of the eleventh century, when the Sæmarræ model
for royal architecture was gradually supplanted by that of
the citadel palace». C’est oublier que chaque région, chaque
dynastie, développa ses caractéristiques propres et que
certaines capitales, à commencer par Bagdad, ne connu-
rent pas cette forme de résidence princière qu’était la
citadelle.

Il est dommage, en outre, de relever dans cet ouvrage
un certain nombre d’erreurs et de conclusions un peu hâtives
fondées sur une lecture très incomplète des sources mé-
diévales. N’est-il pas abusif, par exemple, de prétendre
qu’Alep au Moyen Âge était la ville la plus importante de
Syrie et de suggérer que sa population dépassait même
celle de Damas (p. 2)? Il suffit de considérer les listes des
monuments dressées par l’historien ¢Izz al-dîn Ibn Ωaddæd
au milieu du XIIIe siècle pour s’apercevoir du contraire (92
madrasas à Damas contre 46 à Alep pour ne donner qu’un
exemple). On ne peut pourtant reprocher à l’auteur de ne
pas connaître cette description topographique d’Alep. C’est
sur elle et sur ses deux «Suites», celles d’Ibn al-ΩiÌna
(m. 890/1485) et de Sib† Ibn al-¢AÏamî (m. 884/1479) que
repose la plupart de ses informations textuelles. Toutefois
les renvois aux éditions et traductions de ces sources sont
incomplets et parfois inexacts. J. Sauvaget n’a pas édité
les textes arabes d’Ibn al-ΩiÌna et de Sib† Ibn al-¢AÏamî
(p. 10 repris dans la bibliographie p. 201 et 204). Il s’est
contenté de les traduire (1). L’ouvrage d’Ibn Ωaddæd comporte
non pas quatre mais cinq sections éditées (p. 9 n. 20) (2).
Enfin, les deux grands dictionnaires biographiques d’Ibn
¢Asækir pour Damas et d’Ibn al-¢Adîm pour Alep sont main-
tenant en cours d’édition pour le premier et entièrement
édité pour le second (3).

De manière plus générale, il est regrettable qu’un
manque de rigueur dans l’utilisation de ces sources soit à

(1) Il existe toujours l’édition ancienne d’Ibn al-ΩiÌna par Sarkis, Beyrouth,
1909, mais une édition plus récente a été réalisée par K. Ohta à Tokyo
en 1990. Le texte arabe de Sib† Ibn al-¢AÏamî est, à ma connaissance,
toujours inédit.
(2) Ajouter éd. et trad. de la description de la Syrie du Nord par A.-M.
Eddé (texte arabe dans BEO, XXXII-XXXIII, 1980-81, 205-402 et trad.
française, Damas, 1984).
(3) Cf. Ibn ¢Asækir, Ta’rî≈ madînat Dima‡q, publications de l’Académie
Arabe de Damas depuis 1951; Ibn al-¢Adîm, Bufiyat al-†alab fî ta’rî≈ Îalab,
éd. S. Zakkær, 11 vol., Damas, 1988.
3
, recensé par Anne-Marie Eddé

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


III. HISTOIRE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
© IFAO
l’origine de certains amalgames entre les périodes histori-
ques. Ainsi partant de chiffres donnés pour la population
d’Alep au début du XXe siècle par l’érudit alépin K. al-flazzî (4),
Y. Tabbaa (p. 23) en déduit la répartition par communautés
religieuses au sein de la ville ayyoubide du XIIIe siècle. Pour
cette même répartition de la population dans les différents
quartiers de la ville, l’auteur s’inspire aussi d’un ouvrage de
¢A. al-FattæÌ Rawwæs Qal’aÏî (5) qui n’est qu’un dictionnaire
assez sommaire des quartiers et des principaux monuments
fondé sur les ouvrages cités supra (Ibn Ωaddæd, Ibn al-ΩiÌna,
al-flazzî et Sauvaget) et qui ne fait aucune différence entre
la situation à l’époque ayyoubide et celle de l’époque
mamelouke. Toute évolution entre ces deux périodes est
donc gommée. Ainsi on ne voit pas sur quelle source mé-
diévale se fonde l’auteur pour dire que les chrétiens
habitaient à l’ouest du quartier juif dans le quartier de Bæb
al-FaraÏ (p. 23). Ce n’est qu’à l’époque mamelouke, qu’ils
s’installèrent dans un nouveau quartier au nord-ouest d’Alep
à l’extérieur des remparts, appelé al-Íudayda. De même le
souk aux chevaux (p. 24), à l’époque ayyoubide, était situé
dans un faubourg méridional d’Alep (6); il ne se développa
au sud de la citadelle qu’à l’époque mamelouke sur une
place libre de toute construction dont nous ne pouvons
affirmer – comme le fait l’auteur – qu’elle était occupée
par un hippodrome à l’époque ayyoubide car les sources
de cette époque n’en font aucune mention.

Ce manque de rigueur dans l’utilisation des textes
débouche forcément sur des affirmations non fondées. Rien
ne prouve par exemple que le fondaco des Vénitiens se
trouvait au XIIIe siècle dans les faubourgs sud de la ville
(p. 24). Y. Tabbaa reprend là une idée jadis exprimée par
J. Sauvaget, mais qui ne repose sur aucune source médié-
vale. J’aurais tendance à penser, pour des raisons que j’ai
exposées ailleurs (7), que cet établissement se situait plu-
tôt dans les faubourgs ouest. Une certaine prudence et le
conditionnel en tout cas s’imposent. Mêmes conclusions
hâtives sur la composition de l’armée ayyoubide, avec des
généralisations à partir du seul exemple égyptien. Ainsi pour
Alep, il est faux de dire que l’infanterie était arabe et
turcomane tandis que la cavalerie était turque et kurde
(p. 31). Les bédouins turcomans et arabes ont aussi fourni
de nombreux cavaliers à l’armée alépine. D’autre part
comment affirmer que les émirs jusqu’à la fin de la période
ayyoubide restèrent en marge de la vie culturelle et que
rares furent ceux qui patronnèrent de nouvelles fondations
(p. 31) quand on sait – et l’auteur lui-même relève le rôle
de certains quelques pages plus loin – que les émirs furent
les principaux bâtissseurs de leur temps. Sur les 46
madrasas fondées à Alep entre 1122 et 1260, 22 le furent
par des émirs, 13 par des gouvernants ou des membres de
leur famille et 8 ou 9 par des ulémas.

Des erreurs apparaissent également dans le commen-
taire sur la citadelle. Ce n’est pas al-Åæhir flæzî qui y fonda
pour la première fois une mosquée à khutba et point n’est
besoin d’aller chercher des modèles à Damas, à Samarra
BCAI 16 – 2000 13
6 (2000) Tabbaa Yasser : Constructions of Power and Piety in Medieval Aleppo
 2026 BCAI en ligne
ou dans les châteaux umayyades (p. 60). Un tel monument
existait sans doute dans la citadelle d’Alep dès le XIe siècle
et en tout cas à l’époque de Nºr al-dîn. Al-Åæhir ne fit que
restaurer l’édifice après l’incendie qui le ravagea en
609/1212. De même ce n’est pas Nºr al-dîn qui fit construire
le sanctuaire d’Abraham (p. 62). Il se contenta de restaurer
ce monument fondé à l’époque mirdasside, au XIe siècle, à
l’emplacement d’une ancienne église (8). Je ne pense pas
non plus qu’il soit juste de dire qu’à l’époque ayyoubide on
se préoccupa peu de construire de nouvelles grandes mos-
quées (p. 99). Celle de la citadelle – nous l’avons dit – fut
restaurée par al-Åæhir flæzî, celle du faubourg sud al-Îæ∂ir,
fondée par l’oncle de Saladin, Ωîrkºh, fut agrandie au XIIIe

siècle par l’émir Sayf al-dîn Ibn Íandar et celles des deux
autres faubourgs, al-Ramæda et al-Bænqºsæ furent également
fondées dans la première moitié du XIIIe siècle.

D’autres affirmations sont pour le moins discutables.
L’auteur s’interroge à juste titre sur les caractéristiques peu
connues et peu documentées du cérémonial ayyoubide et
tente d’apporter quelques réponses à partir des vestiges
archéologiques tel Bæb al-Maqæm qui s’ouvre au sud du
second rempart construit à l’est de la citadelle, sur le tracé
de l’ancien fossé des Rºm (p. 67). Cette porte présente la
particularité d’être une porte à 3 baies avec une entrée
droite axiale, c’est-à-dire non coudée comme dans les autres
portes conservées à Alep. Y. Tabbaa en reprenant un an-
cien schéma de E. Herzfeld (9) part du postulat que la base
de la construction, donc le plan général de la porte, est
ayyoubide ce qui n’est confirmé par aucun texte ni indice
épigraphique. Il conclut que cette porte bâtie à l’entrée de
la voie menant à la citadelle fut sans doute conçue pour
permettre aux processions et au cérémonial ayyoubide de
s’y déployer. Notons que les sources textuelles attestent de
l’existence d’un mur en terre sur ce tracé de l’ancien fossé
des Rºm dès le règne d’al-Åæhir flæzî (1186-1216), mur rebâti
en pierre peut-être sous le règne de son fils al-¢Azîz (1216-
1236). Cependant, à l’époque ayyoubide ce mur qui
constituait certes un premier obstacle sur la route des as-
saillants n’était pas considéré comme le rempart principal
de la ville. De construction médiocre, il ne laissa aucune
trace archéologique et les quartiers qu’il entourait étaient
toujours considérés comme des quartiers extra-muros.

(4) Dans son ouvrage Nahr al-ƒahab fî ta’rî≈ Îalab, Alep, 3 vol., 1926.
Ces données ont été reprises par J. Sauvaget, Alep: essai sur le
développement d’une grande ville syrienne des origines au milieu du
XIXe siècle, Paris, 1941, 62.
(5) Îalab al-qadîma wa l-ÌadîÚa, Beyrouth, 1989.
(6) Cf. Ibn Ωaddæd, Al-a©læq al-≈a†îra fî ƒikr umaræ’ al-Ωæm wa l-Íazîra,
éd. D. Sourdel, Damas, 1953, 149.
(7) A.-M. Eddé, La principauté ayyoubide d’Alep (579/1183-658/1260),
Stuttgart, 1999, 525.
(8) Sur les aspects militaires et les monuments de la citadelle, cf. Eddé,
Principauté ayyoubide, 259-279, 289, 294, 430.
(9) E. Herzfeld, Matériaux pour un corpus inscriptionum arabicarum, 2e

partie, Syrie du Nord, 3 vol., Le Caire, 1954-56, I, 66-69.
4
, recensé par Anne-Marie Eddé

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


III. HISTOIRE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 16
© IFAO
Ce n’est qu’à l’époque mamelouke qu’une nouvelle enceinte
fut solidement édifiée sur ce tracé. La maçonnerie inférieure
de la porte est certes différente de celle qui la surmonte,
mais cette dernière étant datée par une cartouche au nom
de Barsbæy (1422-1438), rien ne s’oppose à ce que la base
de la porte soit du début de la période mamelouke. Il est
fort peu probable en tout cas, étant donné le développe-
ment de la ville à l’époque ayyoubide, qu’une porte à entrée
triomphale ait été prévue à cet endroit. J. Sauvaget, H. Gaube
et E. Wirth la considèrent d’ailleurs comme une porte
mamelouke (10).

Un autre exemple de conclusion hâtive dans la data-
tion de monuments est celui qui concerne l’édifice
communément appelé Ma†ba≈ al-¢AÏamî (p. 90-91). L’auteur
attribue sa construction à l’époque ayyoubide, sans autre
argument que son nom (qui renverrait à la famille des Banº
l-¢AÏamî, grande famille de notables alépins qui possédaient
des demeures dans ce quartier) et son aspect architectu-
ral. Le plan du monument (une cour centrale entourée de
quatre îwæn (?) d’après l’auteur alors que le plan, fig. 62,
n’en montre que deux) serait donc ayyoubide ainsi que la
coupole surmontant la cour centrale et reposant sur des
pendentifs à muqarnas, «probablement la plus grande
coupole ayyoubide conservée». En l’absence de toute ins-
cription de fondation, cependant, ce monument reste difficile
à dater précisément. J. Sauvaget suivant l’aspect général
du monument et d’après les remarques de K. flazzî (qui ne
cite malheureusement pas ses sources) en faisait un
monument zenguide fondé par un émir de Nºr al-Dîn
(1146-1174) et restauré aux XVe et XVIe siècles. Il fut suivi
sur ce point par H. Gaube et E. Wirth (11). Plus récemment,
M. Meinecke attribua sa fondation à l’époque ayyoubide
tardive tout en ajoutant que la coupole, par comparaison
avec l’architecture damascaine, date très probablement de
l’époque mamelouke (vers le milieu du XIVe siècle) et que le
monument doit sans doute être identifié avec la demeure
décrite par Ibn al-ΩiÌna sous le nom de Dær al-Fa≈rî (12).
Aucun bilan de ces discussions, pourtant importantes, n’ap-
paraît dans l’ouvrage de Y. Tabbaa.

Quant aux madrasas, Y. Tabbaa met justement l’ac-
cent sur leur röle dans la défense du sunnisme contre le
chiisme en Syrie du Nord et sur le caractère souvent officiel
de ces fondations. Il s’interroge aussi avec raison sur les
liens qui purent exister entre architecture palatine et archi-
tecture religieuse. Toutefois, là aussi certaines de ses
identifications sont loin d’être convaincantes et ne s’appuient
sur aucune véritable démonstration. Ainsi, la madrasa
al-Kæmilîya, monument anonyme situé dans le faubourg sud
d’Alep dont l’architecture laisse penser qu’elle date en effet
de l’époque ayyoubide, est identifiée sans discussion à une
madrasa fondée par la princesse Fæ†ima ⁄ætºn fille d’al-Kæmil
et épouse d’al-¢Azîz sultan d’Alep (1216-1236). Y. Tabbaa
s’appuie là sur une argumentation jadis développée par
E. Herzfeld et dont on peut aisément juger la faiblesse (13):
Ibn al-ΩiÌna au XVe siècle parle d’une madrasa Kæmilîya
BCAI 16 – 2000 13
 (2000) Tabbaa Yasser : Constructions of Power and Piety in Medieval Aleppo,
 2026 BCAI en ligne
intra-muros construite par un certain Ibn Kæmil. Ce dernier
nom pourrait être lu Bint al-Kæmil (fille d’al-Kæmil). Par ailleurs,
Ibn Ωaddæd dit clairement que la fille d’al-Kæmil a fait
construire un établissement pour soufis (≈ænqæh) près de
l’hôpital de Nºr al-dîn, au sud-ouest de la grande mosquée.
Si donc elle fut à l’origine de ces deux bâtiments pourquoi
n’eût-elle pas fondé également une autre madrasa extra-
muros qui porta son nom (al-Kæmilîya)? Il est, on s’en doute,
impossible de retenir de telles spéculations. En l’absence
de toute inscription il reste difficile d’identifier avec certi-
tude ce monument connu sous le nom de madrasa
al-Kæmilîya, mais on pourrait penser, de manière beaucoup
plus simple et vraisemblable, qu’il s’agit peut-être de la
≈ænqæh Kæmilîya mentionnée par Ibn Ωaddæd à l’extérieur
des murs et fondée par al-Kæmilîya femme de l’émir ¢Alæ’
al-dîn b. Abî l-RaÏæ’ (m. 654/1256). Nous savons en effet
d’après la ≈ænqæh al-Faræfra, seule ≈ænqæh ayyoubide à avoir
été conservée à Alep, que le plan de ces édifices pouvait
être très proche de celui des madrasas et il n’y a rien d’éton-
nant à ce qu’au fil des siècles l’appellation de ≈ænqæh se
soit transformée en madrasa. On pourrait aussi supposer
que cette madrasa al-Kæmilîya ne fut connue sous ce nom
que bien plus tard et qu’il s’agit en fait de l’une des trois
madrasas citées sous un autre nom par Ibn Ωaddæd dans
ce quartier et qui n’ont pu être localisées avec précision (14).

Grâce à ses illustrations de très bonne qualité, pour
ses descriptions de monuments et pour ses commentaires
épigraphiques, l’ouvrage de Y. Tabbaa présente un intérêt
certain. Il est toutefois dommage que sa crédibilité soit at-
teinte par des conclusions souvent hâtives reposant sur
une approche trop superficielle des sources historiques.

Anne-Marie Eddé
Université de Reims
(10) Cf. J. Sauvaget, «Inventaire des monuments musulmans de la ville
d’Alep», REI, 1931, 59-114, notamment nº 6; H. Gaube-E. Wirth, Aleppo…,
Wiesbaden, 1984, 385.
(11) Cf. flazzî, Nahr, II, 189; Sauvaget, «Inventaire», nº 19 et Alep,
n. 393; Gaube-Wirth, Aleppo, 366.
(12) M. Meinecke, Die mamlukische Architektur in Ägypten und Syrien,
2 vol., Glückstadt, 1992, 238, 460.
(13) Cf. Herzfeld, Matériaux, II, 305-306.
(14) Cf. Eddé, Principauté ayyoubide, fig. 52 et fig. 58 nºª 87, 88, 89.
5
 recensé par Anne-Marie Eddé

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



