
III. HISTOIRE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
© IFA
Kunzman Charles (dir.), Liberal Islam, a Source Book [François Burgat]

Kunzman Charles (dir.),
Liberal Islam, a Source Book.

New-York Oxford, Oxford University Press, 1998.
21 _ 18 cm, 340 p.

L’ouvrage s’inscrit dans une longue lignée de travaux
visant à contrecarrer les visions restrictives de la religion
musulmane énoncées par un certain nombre d’auteurs euro-
péens classiques et relayées régulièrement depuis lors,
notamment par la vox populi. De Voltaire à Francis Bacon
ou Ernest Renan et sa célèbre leçon, («L’Islam est la
négation de l’Europe, (…) le mépris de la science, la sup-
pression de la société civile») que l’auteur rapporte
opportunément dans son introduction, ces écrits défendent
l’existence d’un antagonisme irréductible entre l’Islam et la
pensée libérale. Charles Kunzman, professeur de sociolo-
gie à l’Université de Caroline du Nord (Chapel Hill) a entrepris
de collecter des écrits capable de réfuter – sur les ques-
tions de société où cet antagonisme est réputé le plus
systématique – cette vision trop souvent an-historique.
L’ouvrage se compose de pages choisies de 32 auteurs
musulmans contemporains, de tous horizons politiques et
de toutes nationalités, qui abordent successivement les thè-
mes de la théocratie (1: ¢Alî ¢Abd al-Ræziq, Mohammed
Khalaf-Allah, Mahmud Taleqani, Muhammad Sa©îd Al-
¢Ashmæwî), de la démocratie (2: Mohammed Natsir, S.M.
Zafar, Mehdi Bazargan, Dimasangsay A. Pundato, Rached
Ghannouchi, Sadek J. Sulaiman) des droits de la femme
(3: Nazira Zein-ed-Din, Benazir Bhutto, Fatima Mernissi,
Amina Wadud-Muhsin, Muhammad Shahrour), des droits
des non musulmans (4: Humayun Kabir, Chandra Muzaffar,
Mohamed Talbi, Ali Bulaç, Rusmir Mahmutcéhajié), de la
liberté de pensée (5: ‘Ali Shari’ati, Yusuf al-Qaradawi,
Mohamed Arkoun, ‘Abdullahi Ahmed An-N’aim, Alhaji
Adeleke Dirisu Ajijola, Abdulkarim Sorush) et du progrès
(6: Muhammad Iqbal, Mahmoud Mohamed Taha, Nurcholish
Majid, Mamadou Dia, Fazlur Rahman, Shabbir Akhtar).

Le résultat n’est pas négligeable car le spectre théma-
tique, territorial et historique couvert par ces contributions,
souvent inédites en langue anglaise, est très important. Pour
qui en douterait, on peut y vérifier qu’il existe un nombre
significatif de penseurs ou d’acteurs politiques musulmans
de ce siècle dont la production ne rime pas nécessairement
avec théocratie et absolutisme, oppression des femmes et
des minorités confessionnelles ou atteinte à la liberté de
pensée. L’entreprise de Charles Kunzman se doit donc d’être
saluée. Les limites de cette lutte généreuse contre l’essen-
tialisme résident dans le parti pris an-historique adopté par
l’auteur qui juxtapose, sans prendre le temps de cerner la
spécificité du contexte socio-historique et politique dans
lequel évolue ou a évolué chaque auteur, ni celle de leur
statut respectif et de la résonance de leur discours. Or cha-
cun de ces penseurs a le plus souvent exprimé, dans des
BCAI 16 – 2000 11
6 (2000) Kunzman Charles (dir.) : Liberal Islam, a Source Book, recensé par Fra

O 2026 BCAI en ligne
contextes extrêmement différents, des «moments» de la
pensée musulmane contemporaine qui le sont tout autant.
¢Alî ¢Abd al-Ræziq (le réformiste égyptien du début du XXe

siècle) et Rached Ghannouchi (l’opposant islamiste tunisien
de la décennie 90), Mohamed Taha (le frère soudanais
«martyr» des Frères Musulmans) et Yusuf al-Qaradawi (leur
représentant égyptien le plus médiatique) peuvent-ils dès
lors être crédiblement mis au service d’une même démons-
tration, intemporelle, destinée à démontrer l’existence de
ce qu’il faudrait bien appeler alors une «essence», positive
et libérale cette fois, de l’Islam? Le poids, la légitimité, la
portée politique des écrits de Mohamed Arkoun, intellectuel
«laïque» œuvrant en France aux marges de la communauté
musulmane et se heurtant au scepticisme voire à l’hostilité
de pans entiers de ses coreligionnaires peuvent-ils être
mesurés à la même aune et produire le même sens que
ceux d’un leader «islamiste» en exil (Rached Ghannouchi),
ou que ceux d’un chantre de la révolution khomeyniste (Ali
Shariati) ou encore que ceux de l’un des premiers contesta-
taires (Abdul Karîm Sorousch) de cette révolution?

François Burgat
Institut français d’études yéménites, Sanaa
6
nçois Burgat

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



