
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 16
© IFAO 
Urvoy Dominique, Averroès [Jacques Langhade]

Urvoy Dominique, Averroès. Les ambitions
d’un intellectuel musulman.

[Paris]. Flammarion, 1998. Grandes biographies.
13,5 _ 22 cm, 253 p.

Le propos de Dominique Urvoy est de nous présenter
la biographie d’Averroès considéré comme un intellectuel
musulman. Biographie qui complétera les trop peu nom-
breuses informations que nous pouvons trouver chez les
biobibliographes en recourant à la description de l’époque,
des mouvements politiques, des courants idéologiques, des
milieux sociaux ou culturels. Intellectuel, le terme n’existe
pas en arabe et pourrait désignr le philosophe. C’est le par-
cours d’Averroès que va nous présenter D. Urvoy.

Averroès est issu d’une grande lignée à une époque
bien particulière de l’histoire d’al-Andalus. Cette origine et
cette insertion seront déterminantes pour façonner sa per-
sonnalité. D. Urvoy nous présente le personnage le plus
marquant dans cette ascendance qui est le grand père dont
on donnera le nom au petit-fils. Il exercera les fonctions
juridiques les plus hautes et laissera une œuvre très impor-
tante en jurisprudence musulmane et en méthodologie du
droit. Il servira le pouvoir almoravide. Tous ces aspects
auront leur correspondant chez le petit-fils. Il reçut une édu-
cation extrêmement soignée. On appréciera les pages du
ch. II qui présentent l’enseignement qui avait cours alors
dans al-Andalus et ses spécificités. Averroès recevra une
formation dans tous les domaines du savoir, ce qui lui per-
mettra d’élaborer une œuvre dans toutes les disciplines
profanes et religieuses.

D. Urvoy souligne que c’est l’époque de la réception
en occident de l’œuvre de flazælî et il montre la complexité
des rapports des milieux religieux et politiques avec le pen-
seur oriental. L’autodafé de l’œuvre majeure de flazælî qu’est
l’IÌyæ’, la Revivification des sciences religieuses, en 1109,
par les Almoravides, sera ensuite suivi par la récupération
almohade du penseur. Le contexte politique, intellectuel et
religieux sera celui d’une époque troublée, perturbée par le
passage des Almoravides aux Almohades. Averroès le pe-
tit-fils servira ces derniers comme son grand-père avait servi
les premiers. Il adhéra à la profession de foi d’Ibn Tºmart et
la liste de ses œuvres nous mentionne deux titres d’ouvra-
ges perdus dont le sujet semble bien avoir été en rapport
avec cette profession. Le choix de la doctrine almohade a
conforté la préparation d’Averroès à la réception de la falsafa.

Diverses questions restent sans réponse sur sa for-
mation en sciences. Le catalogue de ses œuvres embrasse
aussi bien le domaine religieux que le domaine de la langue
et de la littérature arabe que les domaines se rattachant à
la Grèce, à l’Iran ou à l’Inde. D. Urvoy pense qu’il n’a abordé
les sciences profanes qu’à l’adolescence ou une fois de-
venu jeune homme. Et dans certains cas, comme la
médecine ou le droit, il dépassera le stade du simple centre
d’intérêt pour atteindre celui de la spécialisation et de la
BCAI 16 – 2000 8
 (2000) Urvoy Dominique : Averroès. Les ambitions d’un intellectuel musulm
2026 BCAI en ligne
pratique. On lira avec intérêt les pages 65 à 70 sur la mé-
decine à son époque et l’émergence de la notion d’ordre et
de régularité. Et, sans trancher sur la nature des liens directs
qu’il y a pu avoir entre Ibn BæÏÏa et Averroès (qui avait 13
ans à sa mort) il constate qu’Averroès, «dans la première
phase de son activité philosophique […] non seulement
montrera une bonne connaissance des textes d’Ibn Bâjja,
mais fera preuve d’une réelle dépendance envers lui.» (75)

Il sera aussi marqué, comme le relève D. Urvoy par
son «enthousiasme pour son pays natal, son climat, ses
habitants, et même sa cuisine!» (80) ce qui le conduira à
ne pas défendre des positions arabocentristes. Mais ce qui
sera déterminant dans son orientation intellectuelle et pour
sa carrière administrative c’est sa rencontre avec Ibn ™ufayl
qui permettra l’autre rencontre restée dans les annales, grâce
à al-Marræku‡î, entre le sultan almohade Abº Ya©qºb et
Averroès. Le récit en est connu, Averroès, craignant une
censure ou une condamnation, n’ose s’exprimer sur la créa-
tion et l’éternité du ciel. Devant les connaissances du sultan
et la précision des arguments échangés entre lui et Ibn
™ufayl, il se hasarde à entrer dans la discussion pour le
plus grand bonheur d’Abº Ya©qºb qui le remercie royale-
ment. Par la suite Ibn ™ufayl demandera à Averroès de
composer, pour répondre à un vœu du sultan, des commen-
taires des œuvres d’Aristote qu’il n’est plus en âge de
composer lui-même. D. Urvoy discute la chronologie de ces
différents événements et se refuse à trancher (p. 90). Il
faut sans doute dater de la même période le commentaire
qu’il fera du MustaÒfæ, le «grand ouvrage de Ghazâlî sur la
méthodologie juridique» (91) qui annonce le grand traité
juridique qu’il publiera plus tard, et l’exposé du poème mé-
dical d’Avicenne, ainsi que le début des commentaires qu’il
composera sur les œuvres d’Aristote, en commençant par
les traités logiques. Il s’attachera également à l’astronomie
et poursuivra ses recherches, finalement plus théoriques
que pratiques, sur la médecine en composant le traité ma-
jeur qu’est le Colliget dont la fortune sera considérable au
Moyen Âge latin. Il reporte à plus tard les applications pra-
tiques au traitement des maladies des principes développés,
dans un ouvrage qu’il ne composera finalement pas.

Il abordera, peu après, sa seconde grande synthèse,
juridique cette fois-ci, la Bidæya, Début pour celui qui s’ef-
force [à un jugement personnel] et fin pour celui qui se
contente [de l’enseignement reçu].(112). Ce sera une pé-
riode d’intense activité à la fois intellectuelle et administrative
avec sa nomination comme cadi de Séville, puis consacrée
essentiellement à la production philosophique, réalisant une
œuvre importante de reprise de la philosophie aristotéli-
cienne dans ses commentaires.

C’est autour de 1179 qu’il écrira trois œuvres person-
nelles importantes, qui ne relèvent pas du genre
commentaire. Il s’agit du Discours décisif, du Dévoilement
des méthodes des preuves et du Tahæfut al-Tahæfut qui est
la réfutation de l’œuvre de flazælî intitulée Tahæfut al-Falæsifa,
c’est-à-dire la Réfutation des Philosophes. D. Urvoy rend
3
an, recensé par Jacques Langhade

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
© IFAO
assez bien compte de ce qu’est le Discours décisif quand il
écrit qu’il «est à la fois une habile synthèse des aspects
juridiques et philosophiques de l’œuvre d’Averroès lui-même,
et une conciliation du juridisme dominant en Andalus tant
avec le renouveau théologique de ce pays qu’avec la doc-
trine almohade. L’argumentation juridique y joue un rôle de
pivot: «quel est le statut légal de la philosophie?» demande-
t-il d’emblée. Et il répond en examinant les quatre «sources»
du droit: Coran, tradition, raisonnement analogique et
consensus.» (136-137) Averroès réglera ses comptes dans
cet ouvrage avec la théologie rationnelle, flazælî, et les ju-
ristes et il décrira les qualités d’esprit qui distinguent les
différentes catégories d’hommes, et en particulier les philo-
sophes, et les différents arguments auxquels ces différents
hommes sont accessibles.

Il poursuit cependant la composition des commentai-
res et en particulier des grands commentaires pour lesquels
il met au point une méthode faisant intervenir tout à la fois
la critique interne, le critère de cohérence, etc. Ce sont essen-
tiellement ces commentaires qui feront sa réputation chez
les latins et qui lui donneront son influence.

En 1182 Averroès succède à Ibn ™ufayl comme mé-
decin du sultan. Il continuera à exercer sa charge de grand
cadi de Cordoue tout en faisant de longs séjours à Marra-
kech. Plus tard, à partir de 1192, des tensions apparaîtront,
Averroès sera en butte aux attaques des docteurs maléki-
tes, il connaîtra la défaveur du sultan avant de rentrer en
grâce à la fin de sa vie.

Ce que souligne de plus important D. Urvoy c’est l’ab-
sence de postérité arabe du philosophe. «Quel écho a pu
avoir l’action doctrinale d’Averroès? Sur la foule, certaine-
ment aucun. Il ne s’en souciait du reste pas. Il n’aspirait
qu’à la reconnaissance du rôle des sages. Non pas modifier
la croyance populaire, mais lui juxtaposer une sphère de foi
raisonnée, qu’elle aurait acceptée sans y participer le moins
du monde.» (147) Quelle influence a pu avoir Averroès sur
des disciples? Mineure à en juger par le fait qu’ils seront
sans notoriété véritable et en trop petit nombre pour avoir
marqué leur temps.

Un épilogue de quatre pages analyse comment la pré-
sentation d’Averroès faite par Léon l’Africain a pu contribuer
à répandre des détails fantaisistes et tendancieux sur notre
philosophes que l’on retrouve jusqu’au XIXe siècle, dans un
contexte où Averroès sera considéré comme l’inspirateur
d’un mouvement intellectuel s’enracinant dans une vision
païenne du monde.

On trouvera en annexe un index, toujours précieux dans
une œuvre comme celle-ci qui fait intervenir un grand nom-
bre de personnages ou de lieux, deux cartes utiles et une
chronologie couvrant la période qui va de la naissance
d’Averroès à sa mort. L’auteur aurait rendu service en l’élar-
gissant à quelques grandes dates comme celles de début
et de fin des dynasties almoravides et almohades et à quel-
ques repères essentiels de la reconquista, comme la
reconquête de Séville en 1085 ou la chute de Cordoue en
BCAI 16 – 2000 8
6 (2000) Urvoy Dominique : Averroès. Les ambitions d’un intellectuel musulma
 2026 BCAI en ligne
1236 et celle de Séville en 1248. De même les «notices»,
p. 197-214 qui abordent des notions, des courants ou des
figures philosophiques, sont particulièrement bien compo-
sées et bienvenues. La bibliographie rendra service et cite
les ouvrages utilisés pour cette recherche.

On sera reconnaissant à D. Urvoy d’avoir tout au long
de son ouvrage cherché à dégager les traits principaux de
la biographie intellectuelle d’Averroès, d’avoir souligné les
aspects proprement scientifiques et philosophiques et re-
constitué la formation du jeune Averroès, d’avoir souligné
ses liens avec la personnalité et la doctrine d’Ibn Tºmart.
Cet ouvrage vient compléter celui dont nous rendions
compte dans la précédente livraison de ce Bulletin et ren-
dra également de grands services.

Jacques Langhade – CERMAM
Université Michel de Montaigne – Bordeaux III
4
n, recensé par Jacques Langhade

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



