| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE |

Shafif,

La Risala,

les fondements du droit musulman.
Traduit de l'arabe,

présenté et annoté par Lakhdar Souami.

Sindbad (« La Bibliothéque de I'lslam »),
Paris, 1997. 527 p.

Texte «fondateur » S'il en est, la Risala (LEpitre) de
I'lmam Abii ‘Abd Allah Muhammad b. Idris al-Safii (m. 204/
820) attendait depuis longtemps d’étre mise a la disposi-
tion, en traduction francaise intégrale, du large lectorat
qu’elle mérite. Il en existe déja une traduction anglaise par
M. Khadduri (/slamic Jurisprudence : Shafii’s Risala, Balti-
more, 1961 ; nouvelle éd.: al-Shafi7’s Risala, Cambridge,
1987), et une traduction frangaise partielle par Ph. Rancillac
(dans MIDEQ X1[1972], p. 127-236). Il faut étre reconnais-
sant a L. Souami d’avoir relevé le pari, qui n’est pas mince,
de traduire intégralement ce texte franchement difficile tant
par son style que par son contenu.

La «Présentation» de la Risala et de son auteur
(p. 9-42) n’est ni trés développée ni trés originale. Pour ce
qui est de la bio-bibliographie de $afi4, I'A. s'inspire trés
directement de la notice de la nouvelle édition de I'Encyclo-
pédie de I'lslam lui étant consacré (et dont, méprise sans
importance, I'A. se prénomme Eric et non Emile). Il y a er-
reur dans la présentation de la Risala (p. 25); le titre
Al-Risala fi usal al-figh n’est pas originel, fi usal al-figh est
un ajout postérieur (I'expression usdl al-figh n’avait proba-
blement pas encore été forgée a I'épogue). La traduction
d’un livre de cette importance aurait mérité une plus lon-
gue introduction & la pensée Iégale de Safif. LA., par ailleurs,
ne signale pas la these de N. Calder (Studies in Early Muslim
Jurisprudence, Oxford, 1993, p. 224-7) selon qui la Risala
sous sa forme actuelle daterait de ¢.300 H., soit prés d’un
siecle aprés la mort de Safi; si cette thése est discuta-
ble ("), elle ne peut pas pour autant étre ignorée et aurait di
étre débattue dans ce livre.

La traduction a été réalisée a partir de I'excellente
édition d’A. M. Sakir et elle est pareillement subdivisée en
1821 paragraphes numérotés, ce qui facilite grandement la
consultation conjointe du texte arabe et de la traduction.
Celle-ci n’est malheureusement pas trés fiable. Prenons, par
ex., le § 56 (p. 54 de la trad. = p. 21 du texte arabe) ot il
est question du premier type de bayan. Le terme nass ne
désigne pas « un texte [coranique] explicite » (ailleurs, § 46,
nass est traduit par « donnée textuelle explicite ») mais une
«désignation formelle » dénuée de la moindre ambiguité
concernant un statut |égal. Ensuite : umal fara’idihi ne veut
pas dire «I'ensemble des obligations » mais, par opposi-
tion au «détail » (tafsil) de celles-ci (les moments et les
modalités précises de leur accomplissement), « I'essentiel
des devoirs » (il vaut mieux, me semble-t-il, réserver le mot
«obligation » et ses dérivés pour les mots tirés de la racine
I

[w-g-b]). Safii dit que le premier type de bayan des statuts
légaux est I'énoncé formel issu du Coran et il évoque en-
suite les nass-s coraniques concernant la priére, 'aumone,
etc. Ces nass-s établissent seulement I'existence de ces
devoirs, leurs «détails » seront établis grace a I'une des
quatre autres formes de bayan (en 'occurrence la sunna
prophétique). La traduction, en revanche, laisse entendre
que les actes cultuels dont il est question sont clairement
définis dans le Goran. Plus bas, nassa (...) al-hamr signifie :
« |l désigna formellement le vin » et non «les boissons fer-
mentées » ; si tel était le cas, on n’aurait pas eu besoin du
cinquieme type de bayan, I'igtihad-qiyas, pour étendre I'in-
terdiction de consommer du vin & tout autre produit enivrant.
Un peu plus bas, le § 70 ol Safi‘i évoque la cruciale dis-
tinction entre /stidlal et istihsan toujours dans le cadre de
sa présentation du concept de bayan: istidlal ne peut pas,
a mon sens, étre traduit par «raisonnement discursif ».
Listidlal s’'oppose a l'istihsan (que je traduirais par «esti-
mation/évaluation personnelle » plutdt que par « préférence
juridique ») en tant qu’il est un raisonnement dont la pré-
misse est un dalil, une indication, donnée par le Législateur
(v. § 1468); c’est, selon Safif, le seul type de raisonne-
ment que puisse s'autoriser I'lhomme-mugtahid dans son
travail de compréhension de la Loi (Iistihsan revient au
contraire & statuer en se fondant sur une intuition person-
nelle, en se fiant & sa propre spontanéité). Listidlal Safi‘ien
est donc plutét un « raisonnement déductif ». Pour la méme
raison, on ne peut admettre la traduction d’igtihad par « effort
d’élaboration personnelle » (§ 1377 ; ailleurs, § 59, le méme
terme est traduit par « effort de recherche personnelle » ou,
§ 68, par «effort de déduction personnelle » : ¢a fait beau-
coup pour un seul mot), 'expression s’appliquerait mieux a
son contraire : I'istihsan. Le légiste-mugtahid, selon Safi,
n’« élabore » jamais la Loi (celle-ci préexiste a son effort), il
la découvre, la met au jour. Par ailleurs, son travail n’est
«personnel » qu'au sens le plus faible du terme (en tant
que c’est une « personne » qui 'accomplit ; encore faudraitil,
pour admettre ce «personnel», qu’informer du personna-
lisme dans le cadre de l'islam soit pertinent), alors que,
dans ses modalités, il répondra d’autant mieux aux exigen-
ces Safi‘iennes qu’il sera impersonnel; introduire ce
«personnel » est donc, premierement, inutile (le terme
igtihad ne le suggere pas), et, deuxiemement, trompeur
parce que la distinction radicale entre istihsan et igtihad
s’en trouve sous-estimée. Dernier exemple: § 83, le tra-
ducteur commence sa phrase par « Linterprétation la plus
vraisemblable... » alors que le mot « interprétation » (ta'wil)
fait partie du vocabulaire technique de la science des usd/

(1) Lun des deux manuscrits de la Risala porte une note manuscrite,
autorisant qu'il soit copié, d’al-Rabi® al-Muradi (m.270/883) daté de du
l-ga‘da 265 / juinuillet 879, soit moins de 60 ans aprés la mort de Safii
Selon A. M. Sakir, I'éditeur de la Risala, tout le manuscrit, il en a, écritl,
la conviction, aurait été copié par Rabi‘ du vivant de Safii, cf. Al-Risala,
éd. A. M. Sakir, Beyrouth, s. d., p. 6.

I

| BCAI 16 — 2000 78 |

BCAI 16 (2000) Shafi‘T : La Risala, les fondements du droit musulman. Traduit de I'arabe, présenté et annoté par Lakhdar Souami, recensé par Eric Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

I Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE I

alfigh et qu'il ne figure pas dans la proposition arabe (aSbah
al-umdr : « La chose la plus vraisemblable », « Le plus vrai-
semblable »).

Trop peu sensible a I'importance et a la finesse de
I'appareil conceptuel Safiien, il sera difficile, je pense, de
faire un usage scientifique de cette traduction. Elle est sui-
vie d’'une Bibliographie (p. 469-478) et d’'un Glossaire
(p. 479-516).

Eric Chaumont
CNRS — IREMAM-MMSH/Aix-en-Provence

| BCAI 16 — 2000 79 |

BCAI 16 (2000) ShafiT : La Risala, les fondements du droit musulman. Traduit de I’arabe, présenté et annoté par Lakhdar Souami, recensé par Eric Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



