
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 16
© IFAO
Shâfi‘î, La Risâla, les fondements du droit musulman [Éric Chaumont]

Shæfi©î,
La Risâla,
les fondements du droit musulman.
Traduit de l’arabe,
présenté et annoté par Lakhdar Souami.

Sindbad («La Bibliothèque de l’Islam»),
Paris, 1997. 527 p.

Texte «fondateur» s’il en est, la Risæla (L’Épître) de
l’Imæm Abº ¢Abd Allæh MuÌammad b. Idrîs al-Ωæfi©î (m. 204/
820) attendait depuis longtemps d’être mise à la disposi-
tion, en traduction française intégrale, du large lectorat
qu’elle mérite. Il en existe déjà une traduction anglaise par
M. Khadduri (Islamic Jurisprudence: Shafi©î’s Risæla, Balti-
more, 1961; nouvelle éd.: al-Shæfi©î’s Risæla, Cambridge,
1987), et une traduction française partielle par Ph. Rancillac
(dans MIDEO XI [1972], p. 127-236). Il faut être reconnais-
sant à L. Souami d’avoir relevé le pari, qui n’est pas mince,
de traduire intégralement ce texte franchement difficile tant
par son style que par son contenu.

La «Présentation» de la Risæla et de son auteur
(p. 9-42) n’est ni très développée ni très originale. Pour ce
qui est de la bio-bibliographie de Ωæfi©î, l’A. s’inspire très
directement de la notice de la nouvelle édition de l’Encyclo-
pédie de l’Islam lui étant consacré (et dont, méprise sans
importance, l’A. se prénomme Éric et non Émile). Il y a er-
reur dans la présentation de la Risæla (p. 25); le titre
Al-Risæla fî uÒºl al-fiqh n’est pas originel, fî uÒºl al-fiqh est
un ajout postérieur (l’expression uÒºl al-fiqh n’avait proba-
blement pas encore été forgée à l’époque). La traduction
d’un livre de cette importance aurait mérité une plus lon-
gue introduction à la pensée légale de Ωæfi©î. L’A., par ailleurs,
ne signale pas la thèse de N. Calder (Studies in Early Muslim
Jurisprudence, Oxford, 1993, p. 224-7) selon qui la Risæla
sous sa forme actuelle daterait de c.300 H., soit près d’un
siècle après la mort de Ωæfi©î; si cette thèse est discuta-
ble (1), elle ne peut pas pour autant être ignorée et aurait dû
être débattue dans ce livre.

La traduction a été réalisée à partir de l’excellente
édition d’A. M. Ωækir et elle est pareillement subdivisée en
1821 paragraphes numérotés, ce qui facilite grandement la
consultation conjointe du texte arabe et de la traduction.
Celle-ci n’est malheureusement pas très fiable. Prenons, par
ex., le § 56 (p. 54 de la trad. = p. 21 du texte arabe) où il
est question du premier type de bayæn. Le terme naÒÒ ne
désigne pas «un texte [coranique] explicite» (ailleurs, § 46,
naÒÒ est traduit par «donnée textuelle explicite») mais une
«désignation formelle» dénuée de la moindre ambiguïté
concernant un statut légal. Ensuite: Ïumal faræ’i∂ihi ne veut
pas dire «l’ensemble des obligations» mais, par opposi-
tion au «détail» (tafÒîl) de celles-ci (les moments et les
modalités précises de leur accomplissement), «l’essentiel
des devoirs» (il vaut mieux, me semble-t-il, réserver le mot
«obligation» et ses dérivés pour les mots tirés de la racine
BCAI 16 – 2000 7
 (2000) Shāfiʿī : La Risâla, les fondements du droit musulman. Traduit de l’ar
 2026 BCAI en ligne
(1) L’un des deux manuscrits de la Risæla porte une note manuscrite,
autorisant qu’il soit copié, d’al-Rabî© al-Murædî (m.270/883) daté de ƒº
l-qa©da 265 / juin-juillet 879, soit moins de 60 ans après la mort de Ωæfi©î
Selon A. M. Ωækir, l’éditeur de la Risæla, tout le manuscrit, il en a, écrit-il,
la conviction, aurait été copié par Rabî© du vivant de Ωæfi©î, cf. Al-Risæla,
éd. A. M. Ωækir, Beyrouth, s. d., p. 6.

[w-Ï-b]). Ωæfi©î dit que le premier type de bayæn des statuts
légaux est l’énoncé formel issu du Coran et il évoque en-
suite les naÒÒ-s coraniques concernant la prière, l’aumône,
etc. Ces naÒÒ-s établissent seulement l’existence de ces
devoirs, leurs «détails» seront établis grâce à l’une des
quatre autres formes de bayæn (en l’occurrence la sunna
prophétique). La traduction, en revanche, laisse entendre
que les actes cultuels dont il est question sont clairement
définis dans le Coran. Plus bas, naÒÒa (…) al-≈amr signifie:
«Il désigna formellement le vin» et non «les boissons fer-
mentées»; si tel était le cas, on n’aurait pas eu besoin du
cinquième type de bayæn, l’iÏtihæd-qiyæs, pour étendre l’in-
terdiction de consommer du vin à tout autre produit enivrant.
Un peu plus bas, le § 70 où Ωæfi©î évoque la cruciale dis-
tinction entre istidlæl et istiÌsæn toujours dans le cadre de
sa présentation du concept de bayæn: istidlæl ne peut pas,
à mon sens, être traduit par «raisonnement discursif».
L’istidlæl s’oppose à l’istiÌsæn (que je traduirais par «esti-
mation/évaluation personnelle» plutôt que par «préférence
juridique») en tant qu’il est un raisonnement dont la pré-
misse est un dalîl, une indication, donnée par le Législateur
(v. § 1468); c’est, selon Ωæfi©î, le seul type de raisonne-
ment que puisse s’autoriser l’homme-muÏtahid dans son
travail de compréhension de la Loi (l’istiÌsæn revient au
contraire à statuer en se fondant sur une intuition person-
nelle, en se fiant à sa propre spontanéité). L’istidlæl ‡æfi©ien
est donc plutôt un «raisonnement déductif». Pour la même
raison, on ne peut admettre la traduction d’iÏtihæd par «effort
d’élaboration personnelle» (§ 1377; ailleurs, § 59, le même
terme est traduit par «effort de recherche personnelle» ou,
§ 68, par «effort de déduction personnelle»: ça fait beau-
coup pour un seul mot), l’expression s’appliquerait mieux à
son contraire: l’istiÌsæn. Le légiste-muÏtahid, selon Ωæfi©î,
n’«élabore» jamais la Loi (celle-ci préexiste à son effort), il
la découvre, la met au jour. Par ailleurs, son travail n’est
«personnel» qu’au sens le plus faible du terme (en tant
que c’est une «personne» qui l’accomplit; encore faudrait-il,
pour admettre ce «personnel», qu’informer du personna-
lisme dans le cadre de l’islam soit pertinent), alors que,
dans ses modalités, il répondra d’autant mieux aux exigen-
ces ‡æfi©iennes qu’il sera impersonnel; introduire ce
«personnel» est donc, premièrement, inutile (le terme
iÏtihæd ne le suggère pas), et, deuxièmement, trompeur
parce que la distinction radicale entre istiÌsæn et iÏtihæd
s’en trouve sous-estimée. Dernier exemple: § 83, le tra-
ducteur commence sa phrase par «L’interprétation la plus
vraisemblable…» alors que le mot «interprétation» (ta’wîl)
fait partie du vocabulaire technique de la science des uÒºl
8
abe, présenté et annoté par Lakhdar Souami, recensé par Éric Chaumont

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 
© IFA
al-fiqh et qu’il ne figure pas dans la proposition arabe (a‡bah
al-umºr: «La chose la plus vraisemblable», «Le plus vrai-
semblable»).

Trop peu sensible à l’importance et à la finesse de
l’appareil conceptuel ‡æfi©ien, il sera difficile, je pense, de
faire un usage scientifique de cette traduction. Elle est sui-
vie d’une Bibliographie (p. 469-478) et d’un Glossaire
(p. 479-516).

Éric Chaumont
CNRS – IREMAM-MMSH/Aix-en-Provence
BCAI 16 – 2000 79
16 (2000) Shāfiʿī : La Risâla, les fondements du droit musulman. Traduit de l’arabe, présenté et annoté par Lakhdar Souami, recensé par Éric Chaumont
O 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



