
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 16
© IFAO
al-Qâshânî, Latâ’if al-i‘lâm fi ishârât ’ahl al-’ilhâm [Michel Chodkiewicz]

al-Qæ‡ænî,
La†æ’if al-i©læm fî ‘i‡æræt ‘ahl al-’ilhæm.
Éd. crit. de Sa©îd ©Abd al-FattæÌ

Le Caire, National Library press, 1996.
20 _ 30 cm, 512 p. et 698 p.

Voir supra à «Ibn ¢Arabî» la recension faite conjointe-
ment pour les deux ouvrages par Michel Chodkiewicz.
BCAI 16 – 2000 76
 (2000) Rūzbehān : L’ennuagement du cœur. Présenté et traduit de l’arabe pa
 2026 BCAI en ligne
(1) Paris, Seuil, 1996.
(2) Téhéran, 1966, p.21.

Rûzbehân, L’ennuagement du cœur [Éric Geoffroy]

Rºzbehæn, L’ennuagement du cœur,
présenté et traduit de l’arabe par Paul
Ballanfat.

Éditions du Seuil, Paris,1998.
11 _ 18 cm, 330 pages.

Jusqu’à une date récente, le soufi persan Rºzbehæn
Baqlî (m. 606/1209) n’avait pas bénéficié d’un éclairage
suffisant en France. Henry Corbin avait contribué à le faire
connaître d’un public de spécialistes, en publiant certains
de ses textes. Paul Ballanfat a heureusement comblé cette
lacune en présentant et traduisant le journal spirituel de
Rºzbehæn, sous le titre Le dévoilement des secrets (1). Il
signe à présent la traduction de deux autres œuvres du
même mystique: L’ennuagement du cœur, et Les éclosions
de lumière. La première de ces œuvres revêt, à tous égards,
beaucoup plus d’importance que la seconde.

Ce qui retient d’emblée l’attention chez Rºzbehæn est
le caractère foncièrement sunnite de sa mystique, au sens
où celle-ci trouve toute son inspiration dans la Sunna, dans
le modèle prophétique muÌammadien – p. 15, P. Ballanfat
parle avec raison du «soufisme passionnément sunnite
de Rûzbehân». L’imitatio Prophetae constitue la trame
doctrinale de tout l’ouvrage, puisque, comme le rappelle
P. Ballanfat, l’expérience du Prophète représente pour les
soufis «le prototype de l’ascension mystique» (p. 92).
Cette imitatio implique qu’il existe une relation privilégiée
entre prophétie et sainteté, ce qu’ont toujours revendiqué
les spirituels de l’islam; elle détermine par ailleurs
l’«héritage prophétique» (wiræÚa) dont sont investis les
saints musulmans.

Ce dernier thème a été particulièrement mis en relief
par Ibn ¢Arabî et certains maîtres qui lui sont postérieurs,
mais il faut relever la formulation précoce qu’en fait
Rºzbehæn. Ibn ¢Arabî, qui cite Rºzbehæn dans les FutºÌæt
makkiyya, a sans doute eu connaissance de l’importance
de ce thème chez le maître de Ωîræz. On sait ce que
l’hagiologie d’Ibn ¢Arabî doit à celle d’al-Îakîm al-Tirmiƒî
(m. vers 318/930), le premier grand théoricien de la sain-
teté en islam. Par contre, il semble que l’on ait sous-estimé,
jusqu’à présent, l’apport de Rºzbehæn en ce domaine.
Toutefois, pour ce dernier, «les saints ne sont les héri-
tiers du Prophète que par l’intermédiaire des autres
prophètes» (p. 103 de l’avant-propos, où P. Ballanfat cite
le ΩarÌ-e-‡a†Ìiyyæt édité par H. Corbin (2)). Pour Ibn ¢Arabî
et les autres maîtres, au contraire, c’est grâce à la fonc-
tion totalisante (Ïam©iyya) du prophète MuÌammad que
les saints musulmans peuvent être investis de tel ou tel
héritage prophétique particulier (abrahamique, mosaïque,
christique, etc.).
r Paul Ballanfat, recensé par Éric Geoffroy
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
© IFA
La doctrine de l’«héritage prophétique» doit beau-
coup à celle, énoncée dès le IXe siècle, de la «Réalité
muÌammadienne» primordiale – ou «Lumière muÌam-
madienne» – par laquelle les mystiques musulmans
expliquent la production du monde. Les saints puisent à
la lumière prophétique selon leur degré de réalisation res-
pectif. Se profile ainsi toute une hiérarchie ésotérique, que
Rºzbehæn dessine dans le détail, où chacun occupe une
place conforme à son rang spirituel. Nous sommes ici en
présence d’un axe double: d’une part, les différents héri-
tages que reçoivent les saints des prophètes antérieurs
dessinent une typologie horizontale des modalités de la
sainteté; d’autre part, la hiérarchie initiatique détermine
un «axe vertical au long duquel se distribuent les degrés
et les fonctions» (3).

L’ennuagement du cœur prend pour fondement le
ÌadîÚ suivant: «En vérité il nuage sur mon cœur, et j’en
demande pardon à Dieu soixante-dix fois par jour».
Rºzbehæn explique le sens ésotérique de cette parole du
Prophète en le mettant en relation avec la symbolique du
voile/dévoilement, si chère à l’islam: au cours de son
cheminement sur la Voie initiatique (†arîqa), le gnostique
voit sa progression entravée par des voiles, au nombre
symbolique de soixante-dix (ce chiffre revient dans d’autres
ÌadîÚ-s). Au fur et à mesure qu’il s’élève de station en
station, l’initié se trouve face à des voiles de plus en plus
subtils, et qui laissent davantage transparaître les lumiè-
res des attributs divins.

Le second texte, Les éclosions de lumière, traite éga-
lement de la progression intiatique, mais cette fois par le
prisme du tawÌîd, l’«attestation de l’Unicité divine» que
les soufis œuvrent à réaliser intérieurement. Le tawÌîd ini-
tiatique a été tout particulièrement l’objet de la quête du
grand •unayd (m. 298/911); Rºzbehæn, qui le cite sou-
vent, s’inscrit tout naturellement dans son sillage.

La personnalité spirituelle de Rºzbehæn retient l’atten-
tion. En effet, il fut un représentant de la mystique «ivre»,
dans la lignée de Bas†æmî et de ÎallæÏ, un visionnaire qui
se complaisait quelque peu à relater ses expériences (4).
Mais il possédait parallèlement une grande maîtrise de ses
états extatiques. D’où son attachement à la Loi, et la direc-
tion spirituelle qu’il sut exercer sur ses disciples – il fonda
même un ordre initiatique. Sous ce rapport, est séduisante
l’idée, exprimée par P. Ballanfat dans sa précédente traduc-
tion, qu’en Rºzbehæn conflueraient les deux tendances
complémentaires – «ivresse» et «sobriété» – du soufisme
ancien.

Comme ce fut le cas pour Le dévoilement des secrets,
l’introduction de P. Ballanfant est très copieuse (135 p.),
peut-être trop d’ailleurs, car elle aurait tendance à étouffer
un peu les textes de Rºzbehæn. Le style du traducteur est
parfois lourd, et certaines phrases beaucoup trop longues.
On peut regretter que les titres ne figurent pas également
sous leur forme arabe originelle, et que les termes techni-
ques du soufisme traduits en français ne soient pas
BCAI 16 – 2000 7
6 (2000) Rūzbehān : L’ennuagement du cœur. Présenté et traduit de l’arabe p

O 2026 BCAI en ligne
accompagnés de leur transcription arabe. La traduction de
ces termes, en effet, peut varier d’un traducteur à l’autre.
Mais retenons que le travail effectué ici par P. Ballanfat, à
partir des différents manuscrits des traités, est exemplaire
par sa rigueur et la richesse de l’apparat critique.

Éric Geoffroy
Université Strasbourg II
7
a

(3) M. Chodkiewicz, Le Sceau des saints, Paris, 1986, p. 111.
(4) Voir Le dévoilement des secrets, évoqué précédemment, ainsi que le
compte rendu qu’en a fait P. Lory; cf. Bulletin critique, nº 14, 1998,
p. 69.
r Paul Ballanfat, recensé par Éric Geoffroy
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



