| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

Nasir Khusraw,

Knowledge and Liberation :

A Treatise on Philosophical Theology.
Edited and Translated by Faquir M. Hunzai,
Introduced by Parviz Morewedge.

Londres et New York, I.B. Tauris / The Institute of
Ismaili Studies, 1998. xi1 + 132 + 92 p.

Muni d’une jolie couverture représentant le décor en
bois sculpté d’'une magnifique porte fatimide, ce volume
donne acces a un traité de doctrine ismaélienne d’époque
classique. Rédigé en persan par le célébre Nasir-i Husraw
sous le calife fatimide al-Mustansir (ob. 487/1094), dont
I'autorité spirituelle est invoquée a I'intérieur du texte (trad.
p. 83; cf. 25 sq.), le Gusayi§ wa-rahayis (d’ou le fitre an-
glais, Knowledge and Liberation) se présente en effet sous
forme d’une épitre répondant a trente questions de philoso-
phie et de théologie, posées a I'auteur par un «frére »
anonyme.

D’une maniere générale, on peut dire que les the-
mes abordés sont ceux dont Nasir traite également dans
ses autres ouvrages. Toutefois, on y reléve un certain
nombre de formules inhabituelles, notamment dans la
Sixieme Réponse, concernant I'étre (hast). Etant donné
que le Principe se situe au-dela de I'étre (ce qui est bien
entendu normal dans un traité ismaélien), ¢’est I'impératif
divin (‘amr) qui est ici identifié a I'étre absolu (hast-i
mutlaq), tandis que la (premiére) Intelligence joue le role
de I'étre nécessaire (hast-i wagib), et I'Ame (universelle,
qui pourtant fait figure de démiurge), celui de I'étre en
puissance (hast-i mumkin traduit ici par «contingent »).
A ma connaissance, cette identification explicite de I'im-
pératif divin a I'étre absolu est unique dans la littérature
classique ; rappelons au passage que deux siécles plus
tard, le théologien mystique ‘Ala’ al-dawla al-Simnani, cé-
Iebre critique d’lbn ‘Arabi, identifiera d’une maniére
semblable le faire-étre (et non I'étre) divin a I'étre absolu
(wugad mutlaqg).

Comme le remarque I'éditeur/traducteur dans sa pré-
face, le Gusayi$ avait déja été I'objet de deux éditions par
Said Nafisi (Leyde 1950 et Téhéran 1961) ainsi que d’une
traduction en italien par Pio Filippani-Ronconi (sous e titre
de /I libro dello scioglimento e della liberazione, Naples
1959). La présente édition s’appuie essentiellement sur le
méme manuscrit unique que les précédentes, mais la diffé-
rence, fondamentale, est que cette fois-ci, on ne s’est plus
contenté de reproduire le texte plus ou moins tel qu’il est
dans le manuscrit. Un effort remarquable a été fait au
contraire pour le purifier des nombreuses interpolations et
erreurs manifestes du copiste, voire pour en reconstruire
plusieurs passages sous la forme sous laquelle I'auteur lui-
méme les avait vraisemblablement rédigés, en s’appuyant
sur des cas analogues retrouvés dans les autres ouvrages
de celui-ci.

I

Méthode discutable, sans doute, mais qui reste en I'oc-
currence la seule permettant d’établir un texte relativement
sir. Les changements de texte ainsi effectués sont bien
entendu expliqués et justifiés dans I'annexe de la partie
persane (sauf pour les interpolations déja mises entre cro-
chets par Nafisi, qui sont tout simplement omises). Quelgues
corrections un peu excessives ainsi qu’un certain nombre
de fautes d’impression mises a part, cette nouvelle édition
me semble bien réussie.

La traduction anglaise se distingue par un style clair
et simple. On la souhaiterait toutefois un peu plus précise
dans plusieurs endroits, surtout en ce qui concerne les nuan-
ces du vocabulaire de I'étre. Par exemple, la formule bidaha
[et non badha] wa badaniha ne saurait étre rendue par exis-
tences and existents (p. 28) puisqu’il ’agit de toute évidence
de I'étre au passé et de I'étre au futur. De méme, puisque
l'auteur veut dire que ces étres, distingués selon I'antério-
rité et la postériorité dans I'entendement ordinaire, sont
précisément «réunis » sans une telle distinction dans I'im-
pératif divin. De méme, puisque I'auteur distingue
soigneusement entre la « chose » (Ciz) et ce qui « est » (hast,
cf. Sixieme et Septieme Réponses), il faudrait sans doute
tenir compte de cette distinction dans la traduction des
passages concernant I'instauration de I'étre na az Ciz, ce
qui semble signifier quelque chose de plus subtil qu’une
simple création «from nothing » (par exemple p. 28 sq.).
Par ailleurs, on ne voit pas comment le titre d’'un ouvrage
cité dans le texte, Arwah wa amlak, signifierait « Souls and
Angels » (p. 91), et 'on aurait souhaité au demeurant que
I'auteur anonyme de cet ouvrage — contre lequel Nasir s'in-
digne puisqu’il aurait eu I'audace de postuler une multitude
de mondes émanés simultanément, et donc nié la hiérar-
chie des étres — fit identifié dans une note.

Quant a l'introduction de P. Morewedge, elle s’efforce,
d’une fagon un peu rapide, de montrer I'originalité de la
pensée ismaélienne.

Hermann Landolt
Université McGill, Montréal

| BCAI 16 — 2000 73

BCAI 16 (2000) Nasir Khusraw: Knowledge and Liberation: A Treatise on Philosophical Theology. Edited and Translated by Faquir M. Hunzai, Introduced by Parviz
Morewedge., recensé par Hermann Landolt
© IFAO 2026

BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



