
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 16
Morewe
© IFAO 
Nâsir Khusraw, Knowledge and Liberation [Hermann Landolt]

NæÒir Khusraw,
Knowledge and Liberation:
A Treatise on Philosophical Theology.
Edited and Translated by Faquir M. Hunzai,
Introduced by Parviz Morewedge.

Londres et New York, I.B. Tauris / The Institute of
Ismaili Studies, 1998. XII + 132 + 92 p.

Muni d’une jolie couverture représentant le décor en
bois sculpté d’une magnifique porte fatimide, ce volume
donne accès à un traité de doctrine ismaélienne d’époque
classique. Rédigé en persan par le célèbre NæÒir-i ∫usraw
sous le calife fatimide al-MustanÒir (ob. 487/1094), dont
l’autorité spirituelle est invoquée à l’intérieur du texte (trad.
p. 83; cf. 25 sq.), le Gu‡æyi‡ wa-rahæyi‡ (d’où le titre an-
glais, Knowledge and Liberation) se présente en effet sous
forme d’une épître répondant à trente questions de philoso-
phie et de théologie, posées à l’auteur par un «frère»
anonyme.

D’une manière générale, on peut dire que les thè-
mes abordés sont ceux dont NæÒir traite également dans
ses autres ouvrages. Toutefois, on y relève un certain
nombre de formules inhabituelles, notamment dans la
Sixième Réponse, concernant l’être (hast). Étant donné
que le Principe se situe au-delà de l’être (ce qui est bien
entendu normal dans un traité ismaélien), c’est l’impératif
divin (‘amr) qui est ici identifié à l’être absolu (hast-i
mu†laq), tandis que la (première) Intelligence joue le rôle
de l’être nécessaire (hast-i wæÏib), et l’Âme (universelle,
qui pourtant fait figure de démiurge), celui de l’être en
puissance (hast-i mumkin traduit ici par «contingent»).
À ma connaissance, cette identification explicite de l’im-
pératif divin à l’être absolu est unique dans la littérature
classique; rappelons au passage que deux siècles plus
tard, le théologien mystique ¢Alæ’ al-dawla al-Simnænî, cé-
lèbre critique d’Ibn ¢Arabî, identifiera d’une manière
semblable le faire-être (et non l’être) divin à l’être absolu
(wuÏºd mu†laq).

Comme le remarque l’éditeur/traducteur dans sa pré-
face, le Gu‡æyi‡ avait déjà été l’objet de deux éditions par
Said Nafisi (Leyde 1950 et Téhéran 1961) ainsi que d’une
traduction en italien par Pio Filippani-Ronconi (sous le titre
de Il libro dello scioglimento e della liberazione, Naples
1959). La présente édition s’appuie essentiellement sur le
même manuscrit unique que les précédentes, mais la diffé-
rence, fondamentale, est que cette fois-ci, on ne s’est plus
contenté de reproduire le texte plus ou moins tel qu’il est
dans le manuscrit. Un effort remarquable a été fait au
contraire pour le purifier des nombreuses interpolations et
erreurs manifestes du copiste, voire pour en reconstruire
plusieurs passages sous la forme sous laquelle l’auteur lui-
même les avait vraisemblablement rédigés, en s’appuyant
sur des cas analogues retrouvés dans les autres ouvrages
de celui-ci.
BCAI 16 – 2000 7
 (2000) Nāṣir Khusraw: Knowledge and Liberation: A Treatise on Philosophica
dge., recensé par Hermann Landolt
2026 BCAI en ligne
Méthode discutable, sans doute, mais qui reste en l’oc-
currence la seule permettant d’établir un texte relativement
sûr. Les changements de texte ainsi effectués sont bien
entendu expliqués et justifiés dans l’annexe de la partie
persane (sauf pour les interpolations déjà mises entre cro-
chets par Nafisi, qui sont tout simplement omises). Quelques
corrections un peu excessives ainsi qu’un certain nombre
de fautes d’impression mises à part, cette nouvelle édition
me semble bien réussie.

La traduction anglaise se distingue par un style clair
et simple. On la souhaiterait toutefois un peu plus précise
dans plusieurs endroits, surtout en ce qui concerne les nuan-
ces du vocabulaire de l’être. Par exemple, la formule bºdahæ
[et non bºdhæ] wa bºdanîhæ ne saurait être rendue par exis-
tences and existents (p. 28) puisqu’il s’agit de toute évidence
de l’être au passé et de l’être au futur. De même, puisque
l’auteur veut dire que ces êtres, distingués selon l’antério-
rité et la postériorité dans l’entendement ordinaire, sont
précisément «réunis» sans une telle distinction dans l’im-
pératif divin. De même, puisque l’auteur distingue
soigneusement entre la «chose» (÷îz) et ce qui «est» (hast,
cf. Sixième et Septième Réponses), il faudrait sans doute
tenir compte de cette distinction dans la traduction des
passages concernant l’instauration de l’être na az ÷îz, ce
qui semble signifier quelque chose de plus subtil qu’une
simple création «from nothing» (par exemple p. 28 sq.).
Par ailleurs, on ne voit pas comment le titre d’un ouvrage
cité dans le texte, ArwæÌ wa amlæk, signifierait «Souls and
Angels» (p. 91), et l’on aurait souhaité au demeurant que
l’auteur anonyme de cet ouvrage – contre lequel NæÒir s’in-
digne puisqu’il aurait eu l’audace de postuler une multitude
de mondes émanés simultanément, et donc nié la hiérar-
chie des êtres – fût identifié dans une note.

Quant à l’introduction de P. Morewedge, elle s’efforce,
d’une façon un peu rapide, de montrer l’originalité de la
pensée ismaélienne.

Hermann Landolt
Université McGill, Montréal
3
l Theology. Edited and Translated by Faquir M. Hunzai, Introduced by Parviz

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



