
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
© IFAO
Nagel Tilman, Medinensische Einschübe in mekkanischen Suren [Denis Gril]

Nagel Tilman, Medinensische Einschübe
in mekkanischen Suren.

Vandenhek & Ruercht, Göttingen, 1995
(Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften
in Göttingen). 211 p.

Derrière le titre «Les intercalations médinoises dans
les sourates mecquoises», qui semble annoncer une étude
sur une branche très précise des sciences coraniques tra-
ditionnelles, se cache une reconsidération de l’histoire de
la Révélation et des débuts de l’islam. Cette démonstration
exemplaire repose sur la conviction profonde que le vaste
corpus de la tradition musulmane constitue, avec toutes
les précautions nécessaires, une réserve d’informations
parfaitement exploitable pour expliquer le processus de for-
mation de l’islam. Elle s’inscrit donc très nettement à
contre-courant de la tendance inaugurée par Wansborough
d’un côté et Cook et Crone de l’autre, qui jette un doute
radical sur les données traditionnelles. Pour T.N., les hypo-
thèses de Wansborough pour expliquer la genèse du Coran
à partir d’un modèle élaboré par la recherche biblique, mal-
gré leur caractère séduisant, suppose l’existence d’un
groupe qui aurait réussi à imposer le résultat de son travail
à un immense empire. Aucune source historique ne vient
bien sûr confirmer une telle hypothèse. Cest d’une tout autre
manière qu’il convient, selon T.N., de répondre aux interro-
gations de Gibb sur la faillite de l’Empire umayyade. Cet
orientaliste proposait de l’expliquer par le développement
exagéré du pouvoir politique et militaire par rapport à l’idéo-
logie religieuse et sociale. C’est à partir d’un corpus
particulier, celui des versets révélés à Médine, mais insérés
dans des sourates révélées à La Mecque que l’A. propose
de donner un élément de réponse à la question posée par
Gibb.

Il fait un premier constat: dans l’ensemble, les sa-
vants musulmans ont accordé peu d’intérêt à cette question.
Les exégètes, pourtant les premiers concernés, finissent
même par l’évacuer de leurs commentaires. Ce fait mérite
en soi une explication. Pourtant, comme il s’emploie à le
démontrer, ces données particulières peuvent constituer le
point de départ de considérations beaucoup plus générales
sur la signification de l’Hégire, l’élaboration du texte corani-
que et la constitution de la communauté.

Ces intercalations sont regroupés dans l’ordre des
sourates à partir de quelques références classiques, comme
l’Itqæn de Suyº†î, le Tafsîr de Muqætil et surtout un ouvrage
consacré à cette question, utilisé par une édition du Coran
d’al-Azhar, mais apparemment toujours manuscrit, le Kitæb
f¬ ©adad suwar al-qur’æn wa-æyætihi wa-kalimætihi d’Abº
l-Qæsim ©Umar b. M. Ibn ¢Abd al-Kæfî (vivant en 400/1009).
Les différentes transmissions recueillies dans cet ouvrage
sont présentées plus loin sous forme de tableau au début
de la troisième partie (p. 102-107) et mises en relation avec
le contenu des versets intercalés. Sans entrer dans les
BCAI 16 – 2000 7
6 (2000) Nagel Tilman: Medinensische Einschübe in mekkanischen Suren., rec
 2026 BCAI en ligne
détails, il apparait clairement que ces derniers concernent
avant tout les Gens du Livre et l’institution de la Loi. Par
ailleurs, selon ¢Abdallæh Ibn al-Mubærak, tous les versets
commençant par l’interpellation «Ô vous qui croyez» se-
raient médinois, ce qui peut fournir une certaine indication
sur l’évolution de la communauté.

L’occultation relative de ces données peut s’expliquer
de plusieurs manières. Tout d’abord, elles semblent avoir
été supplantées par la littérature des «circonstances de la
révélation» (asbæb al-nuzºl), plus liée au ÌadîÚ et impor-
tante pour la connaissance des versets abrogeants et
abrogés (al-næsi≈ wa-l-mansº≈) ou pour l’histoire de la mis-
sion prophétique. On peut mettre cette occultation en
relation, avec la tendance de plus en plus marquée dans le
sunnisme à sanctifier tous les actes du Prophète et à les
inscrire dans une histoire au cours préétabli par Dieu. En
outre, si le Coran est perçu comme la parole inchangée de
Dieu, connaître la chronologie de la Révélation n’est pas
indispensable pour la comprendre. On pourrait objecter que
transcendance et historicité ne sont pas nécessairement
contradictoires mais il s’agit avant tout pour l’A. de montrer
qu’une certaine vision de l’histoire prophétique qui s’est
mise en place au début de l’islam l’a finalement emporté
sur la mémoire précise de la «descente» du Coran.

Parmi ces intercalations, le verset 3 de la sourate Yºsuf
(12): «Nous te contons les plus belles des histoires par ce
que Nous t’avons révélé, même si tu as été auparavant
d’entre les négligents», semble signifier: dans le contexte
médinois, tu dois te rappeler les histoires que tu as déjà
reçues à La Mecque. À partir de cet exemple, T.N. démon-
tre que l’on peut repérer au sein du Coran le passage
progressif de la notion de récitation ou lecture (qur’æn) à
celle de livre (kitæb), passage qui s’opère selon lui à la fin
de l’époque mecquoise. En passant en revue le début de
toutes les sourates, il remarque que vingt sourates
mecquoises commencent par une allusion au livre et de
même les premières sourates médinoises. Ainsi l’idée d’une
révélation totale du Coran durant le mois de Ramadan
(s. al-Baqara) a-t-elle été préparée par le passage progres-
sive à la Mecque de la révélation comme inspiration (waÌy)
à la révélation comme livre. On passe donc de l’idée d’une
sagesse révélée à celle d’un livre descendu du ciel. Les
intercalations concernent en effet très souvent le livre ou
l’acte d’écrire, comme l’évocation des arbres et des mers
qui ne sauraient suffire à consigner les paroles de Dieu
(cf. 18: 107-110 et: 31: 27).

Le verset 28: 85: «Celui qui t’a imposé le Coran te
renverra à un lieu de retour…» a été, selon la tradition, ré-
vélé au Prophète à al-•uhfa, à mi-chemin environ entre La
Mecque et Médine, sur la route de l’Hégire, puis intercalé
dans la sourate mecquoise al-QaÒaÒ. À partir de cette don-
née, T.N. oppose deux représentations de l’Hégire. La
première se retrouve dans ces intercalations et dans de
nombreux passages du Coran et de la Sîra où le Prophète
apparaît comme quittant La Mecque contraint et forcé, voire
1
ensé par Denis Gril

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
© IFAO
même déchiré de devoir renoncer à la présence de la Ka©ba,
symbole du culte du Dieu unique; son essai malheureux à
™æ’if s’explique ainsi. Il insiste aussi sur les difficultés qu’il
rencontre à Médine et sur les doutes et les hésitations aux-
quelles font allusion des intercalations comme 10: 94-6:
«Si tu as des doutes sur ce que Nous t’avons révélé, inter-
roge ceux qui lisent le Livre avant toi…» réinsérées dans le
contexte des histoires bibliques révélées à La Mecque et
révélées lors de la rencontre effective à Médine avec les
Juifs. De même de nombreux appels à la patience (ex.
17: 73, 20: 130, 76: 24), font le lien entre le contexte
mecquois et la tension intérieure très forte que le Prophète
éprouve à son arrivée à Médine, en butte à l’opposition
montante des Juifs et des futurs «Hypocrites». La tradi-
tion ultérieure, selon l’A. a retenu une autre image de l’Hégire,
plus volontaire et triomphante dans la mesure où elle fon-
dait a posteriori l’institution de la jeune communauté appelée
à faire triompher la foi et à conquérir le monde. Or cette
fondation elle-même n’a été que très progressive, comme
le montre l’intercalation de 73: 20 qui marque l’élargisse-
ment d’une communauté non plus fondée essentiellement
sur l’hégire et le combat, mais aussi sur la pratique reli-
gieuse et l’organisation de la vie quotidienne.

La valorisation de l’Hégire qui a indirectement margi-
nalisé la tradition des intercalations s’explique aussi par la
volonté des MuhæÏirºn, avec à leur tête ©Umar, de mainte-
nir, après la mort du Prophète la communauté originelle
des croyants, contre les visées quray‡ites qui allaient triom-
pher avec les Umayyades. Allait alors s’instaurer une autre
idée de cette communauté, fondée sur la piété et l’exemple
des Anciens, en décalage ou en opposition avec le Politi-
que. Faut-il pour autant considérer que les fameux Magaritai
et Mahgraye des sources grecques et syriaques désignent
non pas l’ensemble des Arabes se nommant eux-même
muhæÏirºn, mais le cercle dirigeant des premiers Émigrés
de La Mecque (cf. p. 12 et 176)?

On voit donc le parti que T.N. tire de la tradition des
intercalations, en l’étayant au moyen d’une très solide
connaissance des textes. Plus qu’une démonstration, cette
étude appelle ouvertement à un nouvel essor des études
sur les débuts de l’islam, fondé sur une lecture attentive
des sources et non sur leur négation. Cette approche, nous
dit-il aussi, permet de mieux comprendre le processus de
mise par écrit de la Révélation. Disons qu’elle la suggère. Il
est dommage en effet qu’il ne s’interroge pas plus sur le
contexte des intercalations. Il en explicite les raisons histo-
riques, mais assez peu leur insertion dans tel passage précis
du Coran.

Au fond, le principal reproche que l’on puisse adresser
à ce livre, c’est son titre qui occulte une réflexion large et
profonde, exprimée dans une langue d’une grande densité.

Denis Gril
Université de Provence – IREMAM
BCAI 16 – 2000 72
6 (2000) Nagel Tilman: Medinensische Einschübe in mekkanischen Suren., recensé par Denis Gril
 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



