
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 16
© IFAO
Ibn ‘Arabî, Kitâb al-ma‘rifa [Michel Chodkiewicz]

Ibn ¢Arabî,
Kitæb al-ma©rifa.
Éd. crit. de Sa©îd ¢Abd al-FattæÌ,

Beyrouth, Dær al-Mutanabbî, 1993.
15 _ 24 cm, 222 p.
Al-Qâshânî, Latâ’if al-i‘lâm fi ‘ishârât ’ahl al-’ilhâm [Michel Chodkiewicz]

Al-Qæ‡ænî,
La†æ’if al-i©læm fî ‘i‡æræt ‘ahl al-’ilhæm.
Éd. crit. de Sa©îd ¢Abd al-FattæÌ,

Le Caire, National Library press, 1996.
20 x 30, 512 p. et 698 p.

Soucieux de faire connaître la littérature du taÒawwuf,
M. Sa©îd ¢Abd al-FattæÌ s’adonne sans relâche depuis plu-
sieurs années à une tâche d’éditeur. C’est ainsi qu’il a
notamment fait paraître, en 1993, le K. minæræt al-‡æ©irîn
de NaÏm al-dîn Dæyæ et, en 1995, le Manzil al-manæzil
al-fahwæniyya d’Ibn ¢Arabî. Les deux titres ici recensés s’ajou-
tent à une production déjà abondante et qui devrait
s’accroître d’autres ouvrages annoncés. À la différence de
tant de publications commerciales bâclées qui exploitent
l’intérêt pour le turæÚ, il s’agit en l’occurrence d’éditions éta-
blies sur la base de manuscrits précisément décrits, munies
des divers index de rigueur et dont la présentation maté-
rielle est satisfaisante, voire excellente dans le cas des La†æ’if
al-’i©læm dont les deux volumes sont remarquables par la
qualité du papier et de l’impression.

On voudrait n’avoir qu’à féliciter Sa©îd ¢Abd al-FattæÌ
du travail accompli. Il faut malheureusement constater que
le résultat témoigne de plus de zèle que d’acribie. Toutes
ces éditions ont le grave défaut de ne mettre en œuvre que
les ressources locales: par quoi nous entendons, non seu-
lement qu’elles n’utilisent que les manuscrits disponibles
en Égypte – à Dær al-Kutub surtout – mais que l’informa-
tion de l’éditeur se réduit à ce qu’il peut trouver dans les
publications en langue arabe. Le K. al-ma©rifa est à cet égard
un exemple digne d’attention. L’attribution d’un ouvrage de
ce titre à Ibn ¢Arabî ne fait aucun doute: il le mentionne lui-
même dans son IÏæza parmi ses écrits fî l-Ìaqæ’iq (1), dans
les FutºÌæt (I, 38, 46, 163; II, 66, 99) (2) et dans le •awæb
mustaqîm (3). Mais le texte publié par S. ¢Abd al-FattæÌ est-
il bien celui dont parle Ibn ¢Arabî?

Il existe de fortes raisons d’en douter. L’éditeur aurait
été conduit à se poser quelques questions à ce sujet s’il
avait pris la peine de consulter cet outil indispensable que
constitue, dans le domaine des études akbariennes, la thèse
d’O. Yahia (publiée en 1964…). Le K. al-ma©rifa figure –
sous le titre de K. al-masæ’il qui est une variante très an-
ciennement attestée – sous le numéro 433 du Répertoire
général. La notice qui lui est consacrée signale de nom-
breux manuscrits, dont certains sont contemporains de
l’auteur ou très peu postérieurs et qui, de toute évidence,
BCAI 16 – 2000 51
 (2000) Al-Qāšānī : Laṭā’if al-Iʿlām fī 'išārāt 'ahl al-’ilhām. Éd. crit. de Saʿīd ʿAb
 2026 BCAI en ligne
(1) L’IÏæza a été publiée par A. R. Badawî dans la revue Al-Andalus
(vol. XX, fasc. 1, 1955). Le K. al-ma©rifa y figure sous le nº 191.
(2) Les références aux FutºÌæt renvoient toutes à l’édition de Bºlæq,
1329 h.
(3) Ce passage du •awæb (qui répond à la 32e question de Tirmîƒî) est
cité par O. Yahia dans son édition du ⁄atm al-’awliyæ’, Beyrouth, 1965,
p. 190.
(4) Deux autres éditions – au Caire en 1987 et à Téhéran en 1991 –
nous ont été signalées mais nous n’avons pu les consulter jusqu’à présent.
Une édition a été également publiée au Caire (c. 1986) par ©Abd al- RaÌmæn
Îasan MaÌmºd sous le titrre Al-tanazzulæt al-layliyya.
(5) Sur la liste de ces réemplois voir l’édition des TaÏalliyæt publiée par
O. Yahia à Téhéran, 1988, note 237, p. 169-170.

sont a priori beaucoup plus sûrs que ceux de Dær al-Kutub
(datés du Xe et du XIIe siècles de l’hégire) sur lesquels s’ap-
puie la présente édition. Et ce n’est pas tout: O. Yahia
rappelle que cet ouvrage, selon les indications d’Ibn ¢Arabî,
présente une relation étroite avec la troisième des «profes-
sions de foi» incluses dans la muqaddima des FutºÌæt,
celle qui s’intitule ©aqîdat ‘ahl al-i≈tiÒæÒ (Fut. I, 41-47).

Après la ©aqîda commune à tous les musulmans puis
celle qui est propre aux mutakallimºn, le Ωay≈ al-’akbar
expose là, sous la forme de 65 «questions» (ou plutôt de
«propositions» ou de «thèses»), la doctrine des «hom-
mes de Dieu» dont les connaissances sont en partie
spéculatives et en partie fondées sur le dévoilement (bayna
naÂar wa-ka‡f). Quant à la ©aqîda de «l’élite de l’élite» il
précise qu’elle est délibérément dispersée (mubaddada)
dans les 560 chapitres de cet opus magnum, la dérobant
ainsi à la censure des ©ulamæ’ al-Âæhir.

Du K. al-ma©rifa / K. al-masæ’il, il existe depuis 1948
une version imprimée – fautive et incomplète – parue à
Hayderabad sur la base d’un manuscrit tardif (4). Or la com-
paraison entre ce texte et celui de la muqaddima des FutºÌæt
permet de constater que le second est un résumé du pre-
mier bien que celui-ci, lacunaire, ne comporte que 53
«questions» au lieu de 65 et que l’ordre des questions ne
soit pas rigoureusement identique ici et là (à la question 13
des FutºÌæt correspond la question 15 du K. al-masæ’il; à
la question 18, la question 21; à la question 21; à la ques-
tion 53, la question 48, etc.). Tout cela est au demeurant
conforme à ce que l’on sait des procédés rédactionnels d’Ibn
¢Arabî qui, très souvent – et cela se vérifie particulièrement
dans le cas des FutºÌæt – incorpore à l’œuvre en cours des
écrits antérieurs, parfois abrégés ou remaniés, parfois ci-
tés in extenso. Osman Yahia, qui a examiné le ms. Esad Ef.
1477 – le seul complet selon lui – a d’ailleurs découvert
que le K. al-ma©rifa, réemployé dans les FutºÌæt, réemployait
lui-même plusieurs chapitres du K. al-taÏalliyæt (5).

Le Kitæb al-ma©rifa que présente M. ¢Abd al-FattæÌ n’a
de toute évidence aucun rapport avec les deux textes dont
nous venons de parler bien que chacune de ses 296 sec-
tions ait en commun avec eux le fait d’être introduite par le
d al-Fattāḥ, recensé par Michel Chodkiewicz
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
© IFAO
titre mas’ala. Il n’est pas nécessaire de le scruter très
longuement pour en découvrir la nature: celle d’une taƒkira,
d’un «aide-mémoire» où un admirateur fervent d’Ibn ¢Arabî
a pieusement recopié, pour son usage personnel ou celui
de ses proches, des passages de ses œuvres (la plupart
extraits des FutºÌæt) qui lui paraissaient spécialement dignes
d’être médités. Cette espèce d’anthologie, où l’ordre de suc-
cession des thèmes ne paraît obéir à aucun dessein précis,
regroupe des citations – parfois littérales, parfois tronquées
ou quelque peu modifiées – dont l’origine est facilement
repérable. L’identification exhaustive de ces sources dépas-
serait les limites assignées à ce compte rendu. Nous nous
bornerons donc à quelques exemples. Les premières «ques-
tions» sont toutes empruntées au 6e faÒl des FutºÌæt (le
faÒl al-’aq†æb): Q. 1 = Fut. IV, 93; Q. 2 = IV, 96-97; Q. 4 =
IV, 88-89; Q. 5 = IV, 89-90; Q. 7 = IV, 98-99; Q. 8 = IV,
100-101; Q. 9 = IV, 100-101… La source de la Q. 34 est le
chapitre 14 des FuÒºÒ (consacré à ¢Uzayr), celle de la Q. 56
est le chapitre 59 des TaÏalliyæt, celle de la Q. 83 est la
¢Uqlat al-mustawfiz (p. 52 de l’édition Nyberg). La Q. 88
provient de Fut. III, 190, la Q. 93 de Fut. IV, 88, la Q. 98 de
FuÒ. I, 48, la Q. 120 de Fut. I, 2, la Q. 130 de Fut. I, 139, la
Q. 144 de Fut. I, 118, la Q. 192 de Fut. III, 186. Bien qu’on
y trouve aussi plusieurs textes de flazælî (Q. 78, 82, 256)
cette mosaïque peut assez légitimement être publiée sous
le nom d’Ibn ¢Arabî si l’on considère la somme des parties
qui la constituent. Mais elle n’est pas un tout dont le Ωay≈
al-’akbar serait l’auteur et ne saurait être confondue avec
l’authentique Kitæb al- ma©rifa.

M. ¢Abd al-FattæÌ n’ignore pas (voir son introduction
I, 62-64) qu’un problème d’attribution se pose au sujet des
La†æ’if al-‘i©læm, vaste dictionnaire de termes techniques
(1652 définitions) en usage dans le taÒawwuf à partir de
l’époque où se répand l’influence d’Ibn ¢Arabî. C’est ce der-
nier que certains considèrent d’ailleurs comme l’auteur de
l’ouvrage. La page de couverture du ms. Berlin Pm. 128,
dont nous avons sous les yeux une photocopie, porte –
dans une écriture différente de celle du texte – son nom
sous une forme inhabituellement abrégée: Li-l-‡ay≈
al-muÌaqqiq… MuÌyî l-dîn et il en va de même de plusieurs
autres manuscrits. Le Ka‡f al-Âunºn (II, 1552) immédiate-
ment après une première rubrique où le titre est cité sans
nom d’auteur, en donne une seconde où le livre est attribué
à Qæ‡ænî… mais une note de l’éditeur l’attribue à Farfiænî.
Quant au supplément d’Ismæ©îl Pæ‡æ Bafidædî (VI, 114), il le
classe parmi les titres d’Ibn ¢Arabî. Brockelmann, quant à
lui, hésite: ∑adr Qºnawî (I, 450), Qæ‡ænî (II, 204; S II, 280).

L’attribution à Ibn ¢Arabî, comme celle à Qºnawî, sont
évidemment à exclure, l’un et l’autre étant invoqués comme
autorités dans les La†æ’if: innombrables sont les citations
des FutºÌæt, des FuÒºÒ, des Mawæqi© al-nuÏum, du
K. al-’abædila, etc. Qºnawî est mentionné (II, 30) sous le
nom de ∑adr al-dîn al-Rºmî. En ce qui concerne Ibn ¢Arabî,
BCAI 16 – 2000 5
6 (2000) Al-Qāšānī : Laṭā’if al-Iʿlām fī 'išārāt 'ahl al-’ilhām. Éd. crit. de Saʿīd ʿAb
 2026 BCAI en ligne
(6) Ce traité porte le nº 281 dans le Répertoire général d’O. Yahia. Une
traduction en a été publiée par Michel Vâlsan dans la revue Études
Traditionnelles (1967, nºª 400, 401, 404; 1968, nºª 406, 407, 408) et a
été ultérieurement éditée sous forme de livre.
(7) Cette correspondance a été traduite par P. Lory en annexe à son
ouvrage Les commentaires ésotériques du Coran, Paris, 1980,
p. 177-187. Voir aussi l’étude de H. Landolt «Der Briefwechsel zwischen
Kæshænî und Simnænî», Der Islam, L, 1, 1973, p. 29-81.

l’erreur d’attribution est facilement explicable puisqu’une
de ses œuvres – un traité qui ne compte que huit pages
dans l’édition de Hayderabad et ne peut donc être confondu
avec les La†æ’if – a pour titre Kitæb al-’i©læm bi-’i‡æræt ahl
al-’ilhæm (6). A priori, l’attribution à Qæ‡ænî, que retient sans
hésitation M. ¢Abd al-FattæÌ, est plausible: son intérêt pour
les problèmes de terminologie est attesté par d’autres écrits:
ses IÒ†ilæÌæt al-Òºfiyya, partiellement publiées pour la pre-
mière fois à Calcutta en 1845 par A. Sprenger et dont il
existe maintes éditions, la plus récente, sauf erreur, étant
celle parue au Caire en 1992; son RasÌ al-zulal, d’autre
part, que S. ¢Abd al-FattæÌ a édité en 1995, au Caire égale-
ment. Mais affirmer qu’il est l’auteur des La†æ’if suppose
résolu un sérieux problème même si l’on fait la part des
hyperboles de la courtoisie musulmane: dans la définition
du ©ilm ladunnî (II, 156-157) figure en effet la mention de
‡ay≈unæ ¢Alæ’ al-dawla Simnænî. Or les relations de Qæ‡ænî
avec Simnænî, loin d’être celles de disciple à maître, ont eu,
cela est bien connu, un caractère extrêmement polémique.
Leur échange de lettres, repris des NafæÌæt de •æmî, est
d’ailleurs reproduit par S. ¢Abd al-FattæÌ dans son introduc-
tion (I, 44-59) (7) et l’on s’étonne donc que cette objection
ne lui soit pas venue à l’esprit. L’attribution à Sa©îd al-dîn
Farfiænî (ob. 700/1301) attestée par plusieurs manuscrits,
est à nos yeux plus plausible et paraît confirmée par la
fréquence (une quarantaine) des citations d’Ibn al-Færi∂,
affectueusement désigné comme sayyidî ¢Umar: Farfiænî,
on le sait, est l’auteur d’un commentaire fameux du NaÂm
al-sulºk, rédigé par lui en persan d’abord puis en arabe.
Néanmoins la mention de Simnænî comme ‡ay≈unæ est, pour
des raisons chronologiques cette fois (beaucoup plus jeune
que Farfiænî, il est mort trente-cinq ans après lui), très em-
barrassante là encore.

Quoi qu’il en soit on voit défiler dans ces deux volu-
mes, de A’immat al-asmæ’ à Yawm al-Ïumu©a, dans l’ordre
alphabétique des mots – et non des racines – une longue
série de vocables ou d’expressions que l’on retrouvera sou-
vent, de siècle en siècle, dans les innombrables écrits où,
sans que son nom soit toujours prononcé, on décèle l’em-
preinte de l’enseignement d’Ibn ¢Arabî. Bien que les
explications données dans chaque cas s’inspirent de la
doctrine du Ωay≈ al-’akbar, comportent souvent des
références explicites à ses œuvres et parfois en citent litté-
ralement des passages, l’influence de Qºnawî et de son
entourage est toutefois très sensible: à la souple arbores-
cence du discours akbarien succède déjà une scolastique
2
d al-Fattāḥ, recensé par Michel Chodkiewicz

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
© IFAO
qui l’organise en système. L’apparition d’une locution
promise à un bel avenir mais qui n’appartient pas au lan-
gage d’Ibn ¢Arabî, celle de waÌdat al-wuÏºd (ici, II 387-388),
est à cet égard très symptomatique. Cette réserve faite,
nous conviendrons volontiers que ce volumineux mu©Ïam,
enfin disponible dans une édition soignée et dont le texte,
bien que basé sur trois manuscrits très tardifs (1293 h.,
1294 h., 1321 h.) semble, par comparaison avec celui du
ms. de Berlin signalé supra, assez sûr, sera désormais un
commode instrument de travail pour les spécialistes du
taÒawwuf.

Nous venons de recevoir un article à paraître de notre
collègue Pablo Beneito (Université de Séville) qui établit de
façon très convaincante la véritable identité, insoupçonnée
jusqu’à présent, de l’auteur des La†æ’if.

Michel Chodkiewicz
EHESS, Paris
BCAI 16 – 2000 53
6 (2000) Al-Qāšānī : Laṭā’if al-Iʿlām fī 'išārāt 'ahl al-’ilhām. Éd. crit. de Saʿīd ʿAbd al-Fattāḥ, recensé par Michel Chodkiewicz
 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



