
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 16
© IFAO
Hallaq Wael B., A History of Islamic Legal Theories [Éric Chaumont]

Hallaq Wael B.,
A History of Islamic Legal Theories.
An Introduction to Sunnî uÒºl al-fiqh.

Cambridge, Cambridge University Press, 1997.
IX + 294 p.

«Une histoire des théories légales musulmanes»
reste à écrire, car ce n’est pas le livre de Wael B. Hallaq
qui viendra combler cette lacune de la bibliothèque des
études islamiques. On n’écrit pas l’«histoire» d’une dis-
cipline scientifique en exposant, pour son âge d’or (en
l’occurrence la période allant de la deuxième moitié du
IVe/Xe à la fin du VIe/XIIIe siècle), la pensée d’un seul
de ses représentants, le Ωæfi©ite Abº IsÌæq al-Ωîræzî
(m. 476/1083), telle qu’elle est exposée dans un seul de
ses livres (le ΩarÌ al-Luma©). Il est inutile d’épiloguer sur
ce point mais signalons que si le livre de W.B. Hallaq porte
si mal son nom, c’est pour la raison simple que l’état
actuel des connaissances en matière d’uÒºl al-fiqh n’est
pas tel que l’on puisse déjà s’aventurer à en proposer une
histoire digne de ce nom. Telle est la critique principale
que j’adresserai à cet ouvrage – il est prématuré – dont
le sous-titre est «Une introduction aux uÒºl al-fiqh sunni-
tes». Le porte-t-il mieux? Le lecteur qui connaît et suit
avec intérêt les travaux de l’A. (depuis la parution, en
1984, de l’article «Was the Gate of Ijtihæd Closed?»,
IJMES, 16, 1 [1984], p. 3-41, qui ébranlait fortement la
théorie, ou le mythe, de la fermeture de la porte de
l’iÏtihæd), reste sur sa faim et ne peut voir dans ce livre
qu’un patchwork de ses précédents travaux (pour la plu-
part, déjà rassemblés dans Law and Legal Theory in
Classical and Medieval Islam, Aldershot, 1995). Ce
«livre», en somme, ne peut se lire comme un ensemble
structuré de bout en bout et c’est ce qui explique le «poin-
tillisme» des autres critiques que j’en ferai.

Dans le premier chapitre, «The formative period»
(p. 1-35), l’A. s’en prend à la thèse traditionnelle relative
à Ωæfi©î comme fondateur de la science des uÒºl al-fiqh
telle qu’elle s’est dévelopée dans l’histoire (pourquoi l’A.
se réfère-t-il à l’éd. Kîlænî de la Risæla alors que c’est l’éd.
Ωækir qui fait à juste titre autorité?). Constatant, d’une
part, la relative indifférence qui a entouré l’œuvre théori-
que de Ωæfi©î durant plus d’un siècle et, d’autre part, le
caractère assez balbutiant de cette dernière, l’A. conclut
que la figure de Ωæfi©î a été rétrospectivement surdéter-
minée autant par les savants musulmans que par les
orientalistes (ce faisant l’A. poursuit sa «croisade
antischachtienne»). Pour lui, il y aurait discontinuité dans
l’histoire de la pensée légale musulmane et les uÒºl
al-fiqh tels qu’ils se sont développés dans l’histoire
n’auraient que peu hérité de la Risæla de Ωæfi©î. Outre que
l’on peut se demander si la quasi-absence de traces écri-
tes relatives à la Risæla durant le siècle qui a suivi sa
rédaction peut être interprétée comme le signe certain
BCAI 16 – 2000 47
 (2000) Hallaq Wael B. : A History of Islamic Legal Theories. An Introduction to
 2026 BCAI en ligne
d’une quelconque indifférence (à cette époque, l’ordre
légal musulman privilégie encore l’oralité), cette hypo-
thèse se heurte au fait que les plus anciens traités d’uÒºl
al-fiqh post-‡æfi©iens dont on dispose comme Al-FuÒºl fî
l-uÒºl du Ìanafite •aÒÒæÒ (m. 370/981), Al-Muqaddima
fî l-uÒºl du mælikite Ibn al-QaÒÒær (m. 397/1006) ou en-
core Al-Taqrîb wa l-ir‡æd de Bæqillænî (m. 403/1012) –
qui était mælikite et non ‡æfi©ite (p. 48) –, ces traités
présentent une telle perfection formelle et l’argumenta-
tion y est déjà si élaborée qu’on a peine à penser que le
siècle et demi qui les sépare de la Risæla de Ωæfi©î fut
vide de réflexion en la matière. Ces textes, que l’A. sem-
ble ne pas connaître, eurent manifestement des modèles
plus anciens, perdus, et, à mon sens, il reste vraisem-
blable que le premier d’entre eux fut bel et bien la Risæla
(mais il me paraît aussi peu douteux que la tradition des
uÒºl al-fiqh née avec la Risæla s’est conceptuellement en-
richie au contact d’autres disciplines comme la
grammaire ou la théologie). Par ailleurs, dans tout ce
premier chapitre, si l’A. s’évertue à démontrer que l’œuvre
de Ωæfi©î n’a pas joué le rôle qu’on lui reconnaît tradition-
nellement, il ne nous apprend en revanche rien de positif
relatif à cette période de formation de la pensée légale
musulmane.

Ainsi, sans transition, l’A. transporte-t-il le lecteur du
premier chapitre (Ωæfi©î ne fut pas le «Master Architect
of Islamic Jurisprudence») aux deuxième et troisième
chapitres («The Articulation of Legal Theory»: I, p. 36-
81 et II, p. 82-124) qui exposent la problématique et les
questions que l’on trouve traditionnellement dans tout
traité d’uÒºl al-fiqh du Ve/XIe siècle. Le deuxième chapi-
tre débute par une affirmation incorrecte: «One of the
central problems associated with the history of Islamic
legal theory is the marked absence of works written not
only in the third/ninth century but also in the fourth/
tenth» (p. 36). Ces dernières années, bien des textes ont
été publiés qui, soit, datent du IVe/Xe siècle (Al-FuÒºl de
•aÒÒæÒ, Al-Taqrîb de Bæqillænî, la Muqaddima d’Ibn al-
QaÒÒær, la Risæla fî uÒºl al-fiqh de ¢Ukbarî, etc.), soit, sont
des commentaires d’œuvres de cette époque (le ΩarÌ al-
¢Umad de BaÒrî, le Kitæb al-Tal≈îÒ de •uwaynî, etc.); la
disponibilité de cette littérature ne permet certainement
plus d’écrire que «Those works that have succeeded in
surviving the ravages of time are either incomplete or
so compressed that it is virtually impossible to draw from
them an adequate picture which might represent the state
of development of theory in the fourth/tenth century»
(p. 36).

Il reste pourtant vrai que la littérature des uÒºl al-
fiqh est beaucoup plus abondante à partir du début du
Ve/XIe siècle. Pourtant l’A. n’en restitue pas un tableau
fidèle puisque, pour la période classique, il se contente, je
l’ai signalé déjà, d’exposer les uÒºl al-fiqh du ‡æfi©ite Ωîræzî
(exposé agrémenté de quelques référence à BæÏî, à flazælî,
à •uwaynî ou à Ibn Burhæn). Cet exposé, qui n’est pas
 Sunnī uṣūl al-fiqh. , recensé par Éric Chaumont
http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
© IFAO
dépourvu d’imprécisions (1), d’inexactitudes (2) ou même
d’erreurs (3), passe complètement sous silence les nom-
breux débats internes à cette discipline. Lorsque, ce qui
est fréquent, une question d’uÒºl al-fiqh est controversée
pour des raisons métalégales, théologiques, l’A., au mieux,
le signale sans fournir la moindre explication (p. 94 et 135
par ex.). Rien, ou presque, n’est dit des uÒºl Ìanafites,
mælikites, Âæhirites ou Ìanbalites; pas plus à propos des
questions débattues entre ces écoles de pensée légale et
encore moins des différentes tendances au sein de cha-
cune des écoles. Or, si la période allant du Ve/XIe au VIIe/
XIIIe siècle peut justement être qualifiée d’«âge d’or» de
la science des uÒºl al-fiqh, c’est précisément parce qu’elle
était alors riche de tous ces débats.

Le quatrième chapitre (The legal text, the world and
history: p. 125-161) commence lui aussi par une affirmation
pour le moins discutable (p. 126): la reconnaissance de la
valeur probante du raisonnement analogique (qiyæs) en
matière légale serait l’un des éléments constitutifs du
sunnisme (a contrario, un légiste rejetant le qiyæs aurait
été exclu des Ahl al-sunna wa l-Ïamæ©a). C’est inexact. Ωîræzî
notamment disait expressément le contraire (4) tout comme,
avant lui, l’hérésiographe a‡©arite Bafidædî qui précisait que
c’était le rejet du raisonnement en matière théologique, et
pas en matière légale, qui était facteur d’exclusion de la
Communauté (5). W. B. Hallaq a parfois tendance à indû-
ment axiomatiser ce qui sert ses hypothèses. Dans ce même
chapitre, l’A. aborde la question de l’introduction de la logi-
que formelle grecque dans les uÒºl al-fiqh et s’attarde bien
entendu sur le MustaÒfæ min ©ilm al-uÒºl de flazælî qui,
comme on sait, est introduit par un bref traité de man†iq:
comment, sur cette question, l’A., qui se cite très abondam-
ment et si régulièrement, peut-il ignorer et ne pas signaler
(pas même dans la bibliographie) l’article remarquable de
finesse et d’intelligence de R. Brunschvig «Pour ou contre
la logique grecque» (in Études d’Islamologie, Paris, 1976,
t. I, p. 303-338)?

Dans le cinquième chapitre («Social reality and the
response of theory»: p. 162-206), l’A. s’attache à l’ana-
lyse de la seule pensée légale du fameux légiste andalou
Ωæ†ibî (m. 790/1388) parce que, selon lui, son œuvre
procure une belle illustration du lien dialectique unissant
théorie légale et réalité sociale. L’A. change ici de cible:
J. Schacht n’est plus visé mais les interprètes contempo-
rains de Ωæ†ibî et plus particulièrement Kh. Masud. Pour
celui-ci, l’originalité de la théorie légale de Ωæ†ibî est qu’elle
vise à procurer au Droit positif plus de souplesse et une
meilleure adaptabilité à la réalité sociale. L’A. le conteste et
écrit que Ωæ†ibî était plutôt animé par un projet de restaura-
tion de la Loi contre les excès de certains; c’est oublier
qu’en islam sunnite, la réforme prend invariablement la forme
de la réaction, c’est-à-dire d’un projet de restauration de
l’idéal passé (de sorte que ce qu’affirme l’A. ne contredit
nullement la thèse de Kh. Masud). Par ailleurs, l’A. insiste
beaucoup sur ce qu’il pense être la principale motivation
BCAI 16 – 2000 4
6 (2000) Hallaq Wael B. : A History of Islamic Legal Theories. An Introduction t
 2026 BCAI en ligne
(1) P. 115: la question du statut des lois révélées antérieurement à l’islam
n’est pas toujours traitée dans le chapitre des uÒºl controversés; elle
l’est aussi souvent dans celui de l’abrogation et qu’elle le soit ici ou là
n’est pas indifférent.
(2) Ainsi, p.45, l’affirmation selon laquelle la majorité des juristes était
d’avis que les naÒÒ-s étaient plutôt fréquents dans le discours légal révélé
apparaît sans fondement; ou, p. 113, le principe «du dégagement originel
de la responsabilité» (al-baræ’a al-aÒliyya) constitue, dans une perspective
a‡©arite, le fondement de l’istiÒÌæb Ìæl al-©aql sans s’y identifier.
(3) P. 103: l’esclave affranchie, Barîra, dont le mari était esclave s’est
vue donner un droit d’option par le Prophète, mais ce droit ne portait pas
sur son affranchissement mais bien sur le mariage qui l’unissait à son
mari.
(4) Ωîræzî, K. al-Luma© fî uÒºl al-fiqh, éd. É. Chaumont, MUSJ LIII (1993-
1994), p. 155, § 265 et ΩarÌ al-Luma©, éd. Turki, Beyrouth 1988, p. 825,
§ 954 où Ωîræzî insiste sur le fait que les négateurs de l’analogie ne se
trouvent pas ipso facto exclu du groupe de ceux dont l’avis doit être
considéré pour la constitution de l’accord unanime.
(5) Bafidædî, Al-Farq bayn al-firaq, Beyrouth 1985, p. 249.

de Ωæ†ibî: lutter contre les innovations «hors-la-loi» intro-
duites par certains soufis. S’il est exact que la question
soulevait à l’époque de nombreuses controverses, peut-on
pour autant lire l’œuvre de Ωæ†ibî sous ce seul angle? Et
puis, si c’est le cas, comment expliquer le silence, à nou-
veau, de l’A. à propos de tout ce qui a été écrit sur la question
(et plus particulièrement les ouvrages de P. Nwyia concer-
nant Ibn ¢Abbæd de Ronda où il est souvent question de
Ωæ†ibî et de son rapport au soufisme)? Par ailleurs, la mise
en évidence des notions de maÒlaÌa et de maqæÒid n’est
pas propre au système légal de Ωæ†ibî (de sorte qu’il paraît
difficile de mettre son œuvre en relation trop étroite avec
son milieu); elle se retrouve pareillement dans l’œuvre, par
exemple, du légiste soufi ¢Izz al-dîn al-Sulamî (m. 660/1262).
Ne faut-il pas analyser ce mouvement comme une vague
de fond caractéristique de l’évolution des uÒºl al-fiqh
sunnites post-classiques (peut-être sous l’influence du
soufisme) et y reconnaître le refus, partiel tout au moins,
d’adhérer encore aux présupposés théologiques, en l’oc-
currence a‡©arites, jusqu’alors réputés pertinents jusqu’en
matière légale? Rappelons que la thèse de la maÒlaÌa est
d’origine mu©tazilite et qu’elle libère en effet un beaucoup
plus grand espace de libre réflexion en matière légale que
celui qu’autorise l’a‡©arisme (pour qui, la Loi est instituée
sur le [non-]principe de la souveraine volonté de Dieu). C’est,
peut-être, l’aridité de la Loi, son absence de sens, lorsqu’elle
est envisagée dans une perspective a‡©arite qui a amené
bien des légistes de la période post-classique à privilégier
la notion de maÒlaÌa. Dans cette perspective, il n’est peut-
être pas si étonnant de constater que Ωæ†ibî ne traite pas
du qiyæs dans ses Muwæfaqæt; ce ne serait pas, comme le
pense l’A. (p. 205), qu’il n’avait rien de particulier à dire en
la matière. Cette absence pourrait traduire un rejet: on peut
émettre l’hypothèse que la théorie des maqæÒid rendait inu-
tile l’usage du qiyæs tel qu’il avait été théorisé dans les uÒºl
al-fiqh d’inspiration a‡©arite (le qiyæs s’y articule autour de
la notion de ©illa qui est la «cause», mais pas la «raison»,
8
o Sunnī uṣūl al-fiqh. , recensé par Éric Chaumont

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
© IFA
de tel ou tel statut légal alors que dans le système légal de
Ωæ†ibî, la mise au jour de la Loi se fait en considération de
sa raison d’être).

Le dernier chapitre («Crises of Modernity: Toward a
new theory of Law?», p. 207-254) me paraît échapper à
la plupart des critiques que l’on peut adresser au reste de
l’ouvrage parce que, tout d’abord, il s’y agit, à ma connais-
sance, d’un travail réellement inédit. L’A. distingue deux
tendances au sein de la discipline des uÒºl al-fiqh à l’époque
moderne: l’utilitarisme religieux («Religious utilitarianism»)
et le libéralisme religieux («Religious liberalism»). Le pre-
mier, tirant son nom de l’importance toute particulière
accordée à la notion d’«intérêt» (maÒlaÌa), est représenté
par M. ¢Abduh, R. Ri∂æ, ‘A.-W. ⁄allæf, ‘A. al-Fæsî et Î. al-Turæbî
(on aurait pu, me semble-t-il, ajouter le nom de S. Qu†b à
cette liste). L’A. remarque à quel point la théorie légale dé-
veloppée chez ces auteurs tourne le dos à toute la tradition
sunnite, ou plutôt, a‡©arite (ce rejet est d’ailleurs pleine-
ment assumé par Turæbî), et, en même temps, combien elle
est peu sérieusement formalisée. Ce qui se produit paraît
être que l’idée qu’un droit naturel existe s’est imposée alors
que la tradition de pensée légale sunnite s’y est toujours
fortement opposée, la raison principale de cette opposition
étant de nature théologique, et non légale. Mais, par ailleurs,
même si l’observateur ne peut pas ne pas voir que tout
savant musulman contemporain est, à des degrés divers,
un néo-mu©tazilite, il n’en reste pas moins vrai que les grands
dogmes élaborés dans le cadre de l’a‡©arisme restent prati-
quement inébranlables de sorte qu’il y a un hiatus, plus:
une contradiction, entre d’une part la réflexion éthico-légale
actuelle d’inspiration mu©tazilite et la pérennité de la théolo-
gie a‡©arite (et, plus particulièrement, du dogme du Coran
incréé).

Pour ce qui est du libéralisme religieux, il se caracté-
rise par la volonté de contextualiser le texte révélé pour en
autoriser une lecture plus dynamique. Dans une certaine
mesure, l’idée de contextualiser le texte n’est pas neuve;
une science traditionnelle existe d’ailleurs qui a cette voca-
tion, la science «des causes de la révélation» (asbæb
al-nuzºl). Pourtant, comme le remarque M. S. ¢A‡mæwî (le
premier «libéral religieux» étudié par l’A.), asbæb signifie
«causes occasionnelles», «occasions», et non la cause
au sens de la raison. L’A. considère, sans doute à juste
titre, l’œuvre du Pakistanais F. Rahman comme plus ache-
vée que celle de ¢A‡mæwî. F. Rahman recommandait une
lecture globale du livre révélé et des textes de la sunna par
opposition à l’approche atomiste des textes caractéristique
de l’herméneutique juridique classique. Un auteur comme
le Syrien M. ΩaÌrºr, ingénieur de formation, est beaucoup
plus audacieux, lorsque, notamment, il affirme sans
complexe la supériorité des Modernes, et des contempo-
rains, sur les Anciens pour ce qui est de la compréhension
de la révélation et de sa composante légale. Ce constat lui
permet d’élaborer une théorie légale (dans son Al-Kitæb wa
l-qur’æn: Qiræ’a mu©æÒira) complètement originale (trop
BCAI 16 – 2000 4
6 (2000) Hallaq Wael B. : A History of Islamic Legal Theories. An Introduction t

O 2026 BCAI en ligne
originale à dire vrai pour être entendue). L’A. souligne ce
paradoxe: la théorie légale d’inspiration utilitariste a incon-
testablement un auditoire beaucoup plus important que les
thèses libérales dans le monde musulman contemporain;
pourtant, ces dernières apparaissent nettement mieux pen-
sées, et, en définitive, d’une inspiration religieuse plus
profonde et moins formelle.

La bibliographie fournie par l’A. est à l’image du livre:
ce n’est pas la bibliographie d’une «histoire» des uÒºl al-fiqh,
laquelle aurait dû être exhaustive. Un nombre important de
textes d’uÒºl al-fiqh essentiels et édités n’y figure pas, ainsi:
Al-Bæqillænî, Al-Taqrîb wa l-ir‡æd, I-III, Beyrouth, 1993;
Al-•uwaynî, Kitæb al-Tal≈îÒ fî uÒºl al-fiqh, I-III, Beyrouth,
1996; Al-Zarka‡î, Al-BaÌr al-muÌî† fî uÒºl al-fiqh, I-VI, Koweit,
1992, etc.

Éric Chaumont
CNRS – IREMAM-MMSH/Aix-en-Provence
9
o Sunnī uṣūl al-fiqh. , recensé par Éric Chaumont

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



