| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE |

Hallag Wael B.,
A History of Islamic Legal Theories.
An Introduction to Sunni usal al-figh.

Cambridge, Cambridge University Press, 1997.
IX + 294 p.

«Une histoire des théories Iégales musulmanes »
reste a écrire, car ce n’est pas le livre de Wael B. Hallag
qui viendra combler cette lacune de la bibliothéque des
études islamiques. On n’écrit pas I'«histoire » d’une dis-
cipline scientifique en exposant, pour son age d’or (en
loccurrence la période allant de la deuxiéme moitié du
IVe/xE a la fin du vi€/xi€ siécle), la pensée d’un seul
de ses représentants, le Safi‘ite Abd Ishaq al-Sirazi
(m. 476/1083), telle qu’elle est exposée dans un seul de
ses livres (le Sarh al-Luma®). Il est inutile d’épiloguer sur
ce point mais signalons que si le livre de W.B. Hallag porte
si mal son nom, c’est pour la raison simple que I'état
actuel des connaissances en matiere d’usal al-figh n’est
pas tel que I'on puisse déja s’aventurer a en proposer une
histoire digne de ce nom. Telle est la critique principale
que j’adresserai a cet ouvrage — il est prématuré — dont
le sous-titre est « Une introduction aux usdl al-figh sunni-
tes». Le porte-t-il mieux? Le lecteur qui connait et suit
avec intérét les travaux de I'A. (depuis la parution, en
1984, de l'article « Was the Gate of ljtihad Closed ? »,
IJMES, 16, 1 [1984], p. 3-41, qui ébranlait fortement la
théorie, ou le mythe, de la fermeture de la porte de
I'igtihad), reste sur sa faim et ne peut voir dans ce livre
qu’un patchwork de ses précédents travaux (pour la plu-
part, déja rassemblés dans Law and Legal Theory in
Classical and Medieval Islam, Aldershot, 1995). Ce
«livre », en somme, ne peut se lire comme un ensemble
structuré de bout en bout et c’est ce qui explique le « poin-
tillisme » des autres critiques que j’en ferai.

Dans le premier chapitre, « The formative period »
(p. 1-35), I'A. s’en prend a la these traditionnelle relative
a Safi‘i comme fondateur de la science des usdl al-figh
telle qu’elle s’est dévelopée dans I'histoire (pourquoi I'A.
se référe-t-il a I'éd. Kilani de la Risala alors que c’est I'éd.
Sakir qui fait a juste titre autorité ?). Constatant, d’une
part, |a relative indifférence qui a entouré I'ceuvre théori-
que de Safi‘i durant plus d’un siécle et, d’autre part, le
caractére assez balbutiant de cette derniére, I'A. conclut
que la figure de Safi‘i a été rétrospectivement surdéter-
minée autant par les savants musulmans que par les
orientalistes (ce faisant I’A. poursuit sa «croisade
antischachtienne »). Pour lui, il y aurait discontinuité dans
I'histoire de la pensée légale musulmane et les usi/
al-figh tels qu’ils se sont développés dans I'histoire
n’auraient que peu hérité de la Risala de Safi‘i. Outre que
I'on peut se demander si la quasi-absence de traces écri-
tes relatives a la Risala durant le siécle qui a suivi sa
rédaction peut étre interprétée comme le signe certain
I

d’une quelconque indifférence (a cette époque, l'ordre
légal musulman privilégie encore l'oralité), cette hypo-
thése se heurte au fait que les plus anciens traités d’'usal
al-figh post-$afi‘iens dont on dispose comme Al-Fusdl fi
l-usdl du hanafite Gassas (m. 370/981), A-Mugaddima
fT l-usal du malikite Ibn al-Qassar (m. 397/1006) ou en-
core Al-Taqrib wa -irSad de Bagillani (m. 403/1012) —
qui était malikite et non 3afiite (p. 48) —, ces traités
présentent une telle perfection formelle et I'argumenta-
tion y est déja si élaborée qu’on a peine a penser que le
siécle et demi qui les sépare de la Risala de Safi‘ fut
vide de réflexion en la matiére. Ces textes, que I'A. sem-
ble ne pas connaitre, eurent manifestement des modéles
plus anciens, perdus, et, @ mon sens, il reste vraisem-
blable que le premier d’entre eux fut bel et bien la Risala
(mais il me parait aussi peu douteux que la tradition des
usal al-figh née avec la Risala s’est conceptuellement en-
richie au contact d’autres disciplines comme la
grammaire ou la théologie). Par ailleurs, dans tout ce
premier chapitre, si I'A. s’évertue a démontrer que I'ceuvre
de Safi‘i n’a pas joué le role qu’on lui reconnait tradition-
nellement, il ne nous apprend en revanche rien de positif
relatif a cette période de formation de la pensée légale
musulmane.

Ainsi, sans transition, I'A. transporte-t-il le lecteur du
premier chapitre (Safii ne fut pas le « Master Architect
of Islamic Jurisprudence ») aux deuxiéme et troisiéme
chapitres (« The Articulation of Legal Theory »: |, p. 36-
81 et I, p. 82-124) qui exposent la problématique et les
questions que I'on trouve traditionnellement dans tout
traité d’usdl al-figh du vé/xi® siecle. Le deuxieéme chapi-
tre débute par une affirmation incorrecte: «One of the
central problems associated with the history of Islamic
legal theory is the marked absence of works written not
only in the third/ninth century but also in the fourth/
tenth » (p. 36). Ces dernieres années, bien des textes ont
été publiés qui, soit, datent du Iv¢/x® siécle (Al-Fusdl de
Gassas, AlTagrib de Bagillani, la Mugaddima d’lbn al-
Qassar, la Risala fi usil al-figh de ‘Ukbari, etc.), soit, sont
des commentaires d’ceuvres de cette époque (le Sarh al-
‘Umad de Basri, le Kitab al-Talhis de Guwayni, etc.); la
disponibilité de cette littérature ne permet certainement
plus d’écrire que « Those works that have succeeded in
surviving the ravages of time are either incomplete or
so compressed that it is virtually impossible to draw from
them an adequate picture which might represent the state
of development of theory in the fourth/tenth century »
(p. 36).

Il reste pourtant vrai que la littérature des usdl al-
figh est beaucoup plus abondante a partir du début du
Vé/XI® siécle. Pourtant I'A. n’en restitue pas un tableau
fidéle puisque, pour la période classique, il se contente, je
Iai signalé déja, d’exposer les usil al-figh du $afi‘ite Sirazi
(exposé agrémenté de quelques référence a Bagi, a Gazali,
a Guwayni ou a Ibn Burhan). Cet exposé, qui n’est pas

I

| BCAI 16 — 2000 a47 |

BCAI 16 (2000) Hallag Wael B. : A History of Islamic Legal Theories. An Introduction to Sunni usdl al-figh. , recensé par Eric Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

dépourvu d'imprécisions "), d’inexactitudes *) ou méme
d’erreurs ®, passe complétement sous silence les nom-
breux débats internes a cette discipline. Lorsque, ce qui
est fréquent, une question d’usdl al-figh est controversée
pour des raisons métalégales, théologiques, I'A., au mieux,
le signale sans fournir la moindre explication (p. 94 et 135
par ex.). Rien, ou presque, n'est dit des usdl hanafites,
malikites, zahirites ou hanbalites; pas plus a propos des
questions débattues entre ces écoles de pensée légale et
encore moins des différentes tendances au sein de cha-
cune des écoles. Or, si la période allant du v&/xI® au vii¢/
Xl siecle peut justement étre qualifiée d’« age d’or» de
la science des usdl al-figh, c’est précisément parce qu’elle
était alors riche de tous ces débats.

Le quatrieme chapitre (The legal text, the world and
history : p. 125-161) commence lui aussi par une affirmation
pour le moins discutable (p. 126): la reconnaissance de la
valeur probante du raisonnement analogique (giyas) en
matiére Iégale serait 'un des éléments constitutifs du
sunnisme (a contrario, un légiste rejetant le giyas aurait
été exclu des Ahl al-sunna wa I-fama‘a). Cest inexact. Sirazi
notamment disait expressément le contraire ) tout comme,
avant lui, 'hérésiographe a$‘arite Bagdadi qui précisait que
c’était le rejet du raisonnement en matiére théologique, et
pas en matiére légale, qui était facteur d’exclusion de la
Communauté . W. B. Hallaq a parfois tendance a indd-
ment axiomatiser ce qui sert ses hypothéses. Dans ce méme
chapitre, I'A. aborde la question de I'introduction de la logi-
que formelle grecque dans les usal al-figh et s'attarde bien
entendu sur le Mustasfa min ‘ilm alusil de Gazali qui,
comme on sait, est introduit par un bref traité de mantiq:
comment, sur cette question, I'A., qui se cite trés abondam-
ment et si réguliérement, peut-il ignorer et ne pas signaler
(pas méme dans la bibliographie) I'article remarquable de
finesse et d’intelligence de R. Brunschvig « Pour ou contre
la logique grecque » (in Etudes d’Islamologie, Paris, 1976,
t. 1, p. 303-338)?

Dans le cinquiéme chapitre (« Social reality and the
response of theory»: p. 162-206), I'A. s’attache a I'ana-
lyse de la seule pensée Iégale du fameux Iégiste andalou
Satibi (m. 790/1388) parce que, selon Iui, son ceuvre
procure une belle illustration du lien dialectique unissant
théorie 1égale et réalité sociale. LA. change ici de cible:
J. Schacht n’est plus visé mais les interprétes contempo-
rains de Satibi et plus particulierement Kh. Masud. Pour
celui-ci, I'originalité de la théorie légale de Satibi est qu’elle
vise a procurer au Droit positif plus de souplesse et une
meilleure adaptabilité a la réalité sociale. LA. le conteste et
écrit que Satibi était plutdt animé par un projet de restaura-
tion de la Loi contre les excés de certains; c’est oublier
qu’en islam sunnite, la réforme prend invariablement la forme
de la réaction, c’est-a-dire d’un projet de restauration de
I'idéal passé (de sorte que ce qu’affirme I'A. ne contredit
nullement la thése de Kh. Masud). Par ailleurs, I'A. insiste
beaucoup sur ce qu’il pense étre la principale motivation
I

de Satibi: lutter contre les innovations « hors-a-loi » intro-
duites par certains soufis. S'il est exact que la question
soulevait a I'époque de nombreuses controverses, peut-on
pour autant lire I'ceuvre de Satibi sous ce seul angle ? Et
puis, si c’est le cas, comment expliquer le silence, a nou-
veau, de I’A. & propos de tout ce qui a été écrit sur la question
(et plus particuliérement les ouvrages de P. Nwyia concer-
nant Ibn ‘Abbad de Ronda ou il est souvent question de
Satibi et de son rapport au soufisme) ? Par ailleurs, la mise
en évidence des notions de maslaha et de magasid n’est
pas propre au systéme légal de Satibi (de sorte qu'il parait
difficile de mettre son ceuvre en relation trop étroite avec
son milieu) ; elle se retrouve pareillement dans I'ceuvre, par
exemple, du légiste soufi ‘1zz al-din al-Sulami (m. 660/1262).
Ne faut-il pas analyser ce mouvement comme une vague
de fond caractéristique de I'évolution des usal al-figh
sunnites post-classiques (peut-étre sous linfluence du
soufisme) et y reconnaitre le refus, partiel tout au moins,
d’adhérer encore aux présupposés théologiques, en l'oc-
currence as‘arites, jusqu’alors réputés pertinents jusqu’en
matiére légale ? Rappelons que la these de la maslaha est
d’origine mu‘tazilite et qu’elle libére en effet un beaucoup
plus grand espace de libre réflexion en matiére Iégale que
celui qu’autorise I'ag‘arisme (pour qui, la Loi est instituée
sur le [non-]principe de la souveraine volonté de Dieu). C’est,
peut-étre, I'aridité de la Loi, son absence de sens, lorsqu’elle
est envisagée dans une perspective as‘arite qui a amené
bien des Iégistes de la période post-classique a privilégier
la notion de maslaha. Dans cette perspective, il n’est peut-
étre pas si étonnant de constater que Satibi ne traite pas
du giyas dans ses Muwafaqat; ce ne serait pas, comme le
pense I'A. (p. 205), qu’il n’avait rien de particulier a dire en
la matiére. Cette absence pourrait traduire un rejet : on peut
émettre 'hypothése que la théorie des magasid rendait inu-
tile 'usage du giyas tel qu'il avait été théorisé dans les usil/
al-figh d’inspiration a‘arite (le qiyas sy articule autour de
la notion de ‘illa qui est la « cause », mais pas la «raison »,

(1) P. 115 la question du statut des lois révélées antérieurement a l'islam
n’est pas toujours traitée dans le chapitre des usdl controversés; elle
I'est aussi souvent dans celui de I'abrogation et qu’elle le soit ici ou 1a
n’est pas indifférent.

(2) Ainsi, p.45, I'affirmation selon laquelle la majorité des juristes était
d’avis que les nass-s étaient plutot fréquents dans le discours Iégal révélé
apparait sans fondement ; ou, p. 113, le principe « du dégagement originel
de la responsabilité » (a-bara’a al-asliyya) constitue, dans une perspective
aS‘arite, le fondement de I'istishab hal al-‘aql sans s’y identifier.

(3) P.103: 'esclave affranchie, Barira, dont le mari était esclave s’est
vue donner un droit d’option par le Prophéte, mais ce droit ne portait pas
sur son affranchissement mais bien sur le mariage qui I'unissait a son
mari.

(4) Sirazi, K. al-Luma“ fi usdl al-figh, éd. E. Chaumont, MUSJ LIl (1993-
1994), p. 155, § 265 et Sarh al-Luma’, éd. Turki, Beyrouth 1988, p. 825,
§ 954 ot Sirazi insiste sur le fait que les négateurs de 'analogie ne se
trouvent pas jpso facto exclu du groupe de ceux dont I'avis doit étre
considéré pour la constitution de I'accord unanime.

(5) Bagdadi, Al-Farq bayn al-firag, Beyrouth 1985, p. 249.

| BCAI 16 — 2000 48 |

BCAI 16 (2000) Hallag Wael B. : A History of Islamic Legal Theories. An Introduction to Sunni usdl al-figh. , recensé par Eric Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

| Il. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

de tel ou tel statut Iégal alors que dans le systéme Iégal de
éétibi, la mise au jour de la Loi se fait en considération de
sa raison d’étre).

Le dernier chapitre (« Crises of Modernity : Toward a
new theory of Law ? », p. 207-254) me parait échapper a
la plupart des critiques que I'on peut adresser au reste de
I'ouvrage parce que, tout d’abord, il s’y agit, @ ma connais-
sance, d’'un travail réellement inédit. LA. distingue deux
tendances au sein de la discipline des usdl al-figh a I'époque
moderne : I'utilitarisme religieux (« Religious utilitarianism »)
et le libéralisme religieux («Religious liberalism »). Le pre-
mier, tirant son nom de I'importance toute particuliére
accordée a la notion d’« intérét » (maslaha), est représenté
par M. ‘Abduh, R. Rida, 'A.-W. Hallaf, 'A. al-Fasi et H. al-Turabi
(on aurait pu, me semble-t-il, ajouter le nom de S. Qutb a
cette liste). LA. remarque a quel point la théorie [égale dé-
veloppée chez ces auteurs tourne le dos a toute la tradition
sunnite, ou plutdt, as‘arite (ce rejet est d’ailleurs pleine-
ment assumé par Turabi), et, en méme temps, combien elle
est peu sérieusement formalisée. Ce qui se produit parait
étre que I'idée qu’un droit naturel existe s’est imposée alors
que la tradition de pensée légale sunnite s’y est toujours
fortement opposée, la raison principale de cette opposition
étant de nature théologique, et non Iégale. Mais, par ailleurs,
méme si I'observateur ne peut pas ne pas voir que tout
savant musulman contemporain est, a des degrés divers,
un néo-mutazilite, il n’en reste pas moins vrai que les grands
dogmes élaborés dans le cadre de I'a$‘arisme restent prati-
quement inébranlables de sorte qu’il y a un hiatus, plus:
une contradiction, entre d’une part la réflexion éthico-légale
actuelle d’inspiration mu‘tazilite et la pérennité de la théolo-
gie as“arite (et, plus particuliérement, du dogme du Coran
incrégé).

Pour ce qui est du libéralisme religieux, il se caracté-
rise par la volonté de contextualiser le texte révélé pour en
autoriser une lecture plus dynamique. Dans une certaine
mesure, 'idée de contextualiser le texte n’est pas neuve;
une science traditionnelle existe d’ailleurs qui a cette voca-
tion, la science «des causes de la révélation» (asbab
al-nuzdl). Pourtant, comme le remarque M. S. ‘ASmawi (le
premier « libéral religieux » étudié par I'A.), asbab signifie
«causes occasionnelles », « occasions », et non la cause
au sens de la raison. LA. considére, sans doute a juste
titre, I'ceuvre du Pakistanais F. Rahman comme plus ache-
vée que celle de ‘ASmawi. F. Rahman recommandait une
lecture globale du livre révélé et des textes de la sunna par
opposition a I'approche atomiste des textes caractéristique
de I'herméneutique juridique classique. Un auteur comme
le Syrien M. Sahriir, ingénieur de formation, est beaucoup
plus audacieux, lorsque, notamment, il affirme sans
complexe la supériorité des Modernes, et des contempo-
rains, sur les Anciens pour ce qui est de la compréhension
de la révélation et de sa composante légale. Ce constat lui
permet d’élaborer une théorie Iégale (dans son Al-Kitab wa
l-quran: Qird’a mu‘asira) complétement originale (trop
I

originale a dire vrai pour étre entendue). LA. souligne ce
paradoxe : la théorie Iégale d’inspiration utilitariste a incon-
testablement un auditoire beaucoup plus important que les
théses libérales dans le monde musulman contemporain ;
pourtant, ces dernieres apparaissent nettement mieux pen-
sées, et, en définitive, d’une inspiration religieuse plus
profonde et moins formelle.

La bibliographie fournie par I'A. est a I'image du livre :
ce n'est pas la bibliographie d’une « histoire » des usal a-figh,
laquelle aurait dii étre exhaustive. Un nombre important de
textes d'usdl akfigh essentiels et édités n’y figure pas, ainsi:
Al-Bagillani, Al-Taqrib wa lirsad, I-lll, Beyrouth, 1993;
Al-Guwayni, Kitab al-Talhis fi usal al-figh, I, Beyrouth,
1996 ; Al-Zarkasi, Al-Bahr a-muhit fr usal akfigh, 1-V1, Koweit,
1992, etc.

Eric Chaumont
CNRS — IREMAM-MMSH/Aix-en-Provence

| BCAI 16 — 2000 49 |

BCAI 16 (2000) Hallag Wael B. : A History of Islamic Legal Theories. An Introduction to Sunni usdl al-figh. , recensé par Eric Chaumont
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



