
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 16
dedicat
© IFAO
Endress G. & Kruk R., The Ancient tradition in Christian and Islamic hellenism [Guy Monnot]

Endress Gerhard and Kruk Remke (ed.),
The Ancient tradition in Christian and
Islamic hellenism.
Studies on the Transmission of Greek
Philosophy and Sciences dedicated to H.J.
Drossaart Lulofs on his ninetieth birthday.

Leiden, Research School CNWS: School of Asian,
African and Amerindian Studies, 1997 (CNWS
Publications, 50). 16 _ 24 cm, XV + 328 p.

Hendrik Joan Drossaart Lulofs, qui a été professeur
de philosophie antique à l’Université d’Amsterdam, est un
pionnier dans l’histoire textuelle de l’héritage grec. Le présent
volume est principalement composé des communications
au Troisième symposium gréco-arabe, tenu à Leiden en mars
1991. Il renferme 15 contributions, à savoir: Carmela
Baffioni, «Citazioni di autori antichi nelle Rasæ’il degli Ikhwæn
al-safæ’: il caso di Nicomacho di Gerasa»; Hans Daiber,
«Salient Trends of the Arabic Aristotle»; Gerhard Endress:
«The Circle of al-Kindî: Early Arabic Translations from the
Greek and the Rise of Islamic Philosophy»; Lourus S. Filius,
«The Theory of Vision in the Problemata Physica: a
Comparison between the Greek and Arabic Versions»;
Resianne Fontaine, «Samuel Ibn Tibbon’s Hebrew Transla-
tion of the Arabic version of Aristotle’s Metereology»; Dimitri
Gutas, «Galen’s Synopsis of Plato’s Laws and Færæbî’s
Tal≈îÒ»; Henri Hugonnard-Roche, «Note sur Sergius de
Rês©ainæ, traducteur du grec en syriaque et commentateur
d’Aristote»; David A. King, «Der Frankfurter Katalog mittel-
alterlicher astronomischer Instrumente»; Remke Kruk, «Ibn
Bæjja’s Commentary on Aristotle’s de Animalibus»; Joep
Lamer, «From Alexandria to Baghdad: Reflections on the
Genesis of a Problematical Tradition»; Paul Lettinck, «Some
Remark’s on Ibn Bæjja’s Commentary on Aristotle’s
Physics»; Stephan Pohl «Die aristotelische Ethik im Kitæb
al-Sa©æda wa-l-is©ædî»; Pieter L. Schoonheim, «Die arabisch-
lateinische Überliefering der aristotelischen Metereologie»;
Omert J. Schrier, «The Syriac and Arabic Versions of
Aristotle’s Poetics»; Ursula Weisser, «Die Zitate aus Galens
De methodo medendi im Hæwî des Ræzî».

Nous nous bornerons à quelques réflexions sur cinq
de ces articles.

Hans Daiber donne sur la tradition arabe de la philo-
sophie aristotélicienne une rétrospective des travaux (avec
de riches indications bibliographiques) jointe à l’apprécia-
tion des recherches à poursuivre ou entreprendre. On y
relèvera quatre points. Les deux premiers sont bien connus:
à savoir qu’Aristote, dans cette tradition, est toujours ac-
compagné de ses ajouts et commentaires hellénistiques, et
que d’autre part les traductions hébraïques médiévales sont
une source précieuse pour la connaissance de ces maté-
riaux. Les deux autres, sans être nouveaux, demandent à
être soulignés: à savoir la part très importante prise en
BCAI 16 – 2000 4
 (2000) Endress G. & Kruk R. (ed.): The Ancient tradition in Christian and Isla
ed to H.J. Drossaart Lulofs on his ninetieth birthday, recensé par Guy Monnot
 2026 BCAI en ligne
(1) Cette risæla est éditée et traduite par G. Endress dans Oriens, t. 34
(1994), p. 174-221.
(2) Al-Mas©ºdî, al-Tanbîh wal-isræf, éd. J. de Goeje, Leiden 1894, offset
Leiden 1967, p. 122. – M. Lameer ne signale pas la traduction de B. Carra
de Vaux: Maçoudi, Le livre de l’avertissement et de la révision, Paris
1896, p. 170.

cette affaire par les Syriaques (Îunayn, Mattæ b. Yºnus,
YaÌyæ b. ©Ædî…, sans oublier l’encyclopédie ultérieure et iné-
dite de Barhebraeus: cf. p. 34), et l’originalité des falæsifa
(ils ont remodelé en rapport à l’islam ce qu’ils recevaient).
Voir p. 32 sur les avatars du De anima, et p. 36-41 sur le
Kitæb al-Ìiss wa-l-maÌsºs, qui aurait influencé la théorie
avicennienne de la prophétie.

Gerhard Endress consacre plus de trente pages au
cercle d’al-Kindî. Il en décrit le contexte social et culturel
(notamment la lutte d’influence entre les ©ulamæ’ traditiona-
listes, les secrétaires iraniens, les mutakallimºn) et passe
en revue les sources grecques dont al-Kindî disposait en
traduction. Il esquisse, p. 58-62 (cf. 49), l’analyse des mots
et des formules acclimatés par les traducteurs dans la lan-
gue arabe pour en faire un idiome philosophique. Il voit la
philosophie islamique émerger en Ìikma contre la zandaqa
iranisante et dualiste, et expose la théorie de l’âme selon
al-Kindî à la lumière de son traité de la réminiscence (1): cet
opuscule enseigne la préexistence et l’immortalité de l’âme,
mais vise surtout à montrer la valeur éminente de la connais-
sance intellectuelle, et partant de la philosophie.

Henri Hugonnard-Roche dresse un bilan des œuvres
de Sergius de Rês©ainæ (le Ra’s al-¢Ayn des Arabes). Bien
qu’il ait composé lui-même quelques livres, son importance
repose sur les traductions qu’il fit du grec en syriaque: la
plupart des traités médicaux de Galien, le corpus diony-
siaque, plusieurs ouvrages logiques et cosmologiques
d’Aristote. Cette présentation, étayée par une bibliographie
quasi exhaustive, ne peut cependant donner un «portrait
intellectuel» de l’auteur (p. 123), tant que reste incertaine
ou controversée l’attribution qu’on lui fait souvent d’un livre
d’alchimie, de la traduction de l’Isagogè et des Catégories,
de celle des Kephalaia d’Évagre. Ces incertitudes sont liées
à nos hésitations sur sa personnalité. Il étudia à l’École
d’Alexandrie et y suivit les cours d’Ammoniums. Il serait
mort en 536 (à Constantinople). Son identification à un
moine (ræhib) est douteuse. Mais était-il prêtre monophy-
site? Il s’adresse à Théodore (évêque de Kar≈, et non pas
de Marw, comme le montre p. 124, n. 13) en l’appelant son
«frère» (p. 130; de même appelle-t-il Mar Étienne, p. 131).
Noter, p. 134-138, une analyse de l’objet de la logique se-
lon les divisions introductives de Sergius.

Joep Lameer s’interroge sur le célèbre exposé par al-
Mas©ºdî du transfert à Bagdad de l’héritage philosophique
grec (2). «L’objet de cette communication est d’offrir un essai
d’explication des motifs qui sont peut-être derrière le choix
4
mic Hellenism. Studies on the Transmission of Greek Philosophy and Sciences

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCA
dedi
© IF
(3) Cf. Michel Tardieu, «∑æbiens coraniques et “∑æbiens” de Îarræn»,
Journal Asiatique, CCLXXIV (1986), p. 1-44.
(4) Il est piquant de constater, d’une part que M. Tardieu, op. cit., p. 21,
amorce déjà la «solution» de M. Lameer, et d’autre part que celui-ci
attribue à Îarræn une importance intellectuelle inattendue allant tout à
fait dans le sens de M. Tardieu.
(5) Nous référons ici à al-Mas©ºdî, MurºÏ al-ƒahab, éd. Pellat, Beyrouth
1966, t. 2, p. 393 = § 1395. Dans l’ensemble du chapitre correspondant,
Mas©ºdî mentionne des temples religieux une vingtaine de fois, toujours
par les mots classiques haykal et bayt. En particulier, lorsqu’il dit ne
subsister à Îarræn, où il s’est rendu lui-même, qu’un seul temple, il emploie
de nouveau ces deux mots techniques (§ 1392). Il est inconcevable
qu’il les abandonne une page plus loin pour désigner ce même temple
par un terme qui n’appartient pas à son propre vocabulaire habituel.

d’Antioche et de Îarræn comme chaînons faisant le joint
entre d’une part l’académie d’Alexandrie, et d’autre part la
transmission et l’assimilation du savoir grec à Bagdad à la
fin du IXe et au début du Xe siècle» (p. 184). Cette explica-
tion est proposée aux p. 189 sq.: Antioche (métropole de
Nestorius) et Îarræn (ville natale de Ÿæbit b. Qurra) symbo-
liseraient les nestoriens et les sabéens, dont les activités
de traduction avaient fait passer l’hellénisme alexandrin
jusqu’à la capitale abbasside. Pour ce faire, l’A. s’oppose
aux vues de M. Tardieu (3). On ne peut ici reprendre ce pro-
blème complexe (4). Mentionnons simplement qu’il est
impossible (contre l’A., p. 188 sq.) qu’al-Mas©ºdî ait dési-
gné par le mot de maÏma© le «temple» des sabéens (5).

Stefan Pohl étudie le Kitæb al-sa©æda wa-l-is©æd fî l-sîra
al-insæniyya, probablement dû à Abº l-Îasan al-¢Æmirî
(m. 381/992), auteur d’al-I©læm bi-manæqib al-islæm. La
source principale du livre est l’Éthique à Nicomaque d’Aris-
tote, mais les thèses en sont souvent élargies par des
citations de Platon, Galien, Porphyre. Ces emprunts sont
mis en évidence, p. 209-214, par la citation de passages
arabes d’al-¢Æmirî avec leur traduction allemande, suivis du
texte grec de la source et du texte arabe de la traduction
d’IsÌæq b. Îunayn (l’un et l’autre avec leur traduction alle-
mande). Une méthode rigoureuse est également suivie dans
l’exposé (p. 214-235) du «fil conducteur» de l’ouvrage.
¢Æmirî adopte entièrement la conception grecque de l’éthi-
que, mais non sans l’islamiser: c’est le dessein de Dieu et
il appartient à sa Loi, écrit-il, que l’homme cherche le bon-
heur et veuille donner le bonheur (p. 214 sq.). M. Pohl, pour
montrer la dette de l’auteur envers les Grecs, passe au cri-
ble un certain nombre de thèmes pris dans les livres I et II
de l’ouvrage: le bonheur et ses deux espèces, le malheur,
le plaisir, la vertu, la pudeur… À la différence des théori-
ciens musulmans de l’éthique philosophique, ¢Æmirî ne
construit aucun système, et se borne à juxtaposer des
affirmations toutes hautement respectables, mais parfois
contraires. L’article s’achève, p. 237 sq., par une longue
liste des passages empruntés par l’auteur arabe à l’Éthique
à Nicomaque (plus de cent références) et à la Rhétorique
d’Aristote (une trentaine de références).

Guy Monnot – EPHE, Paris
BCAI 16 – 2000 45
I 16 (2000) Endress G. & Kruk R. (ed.): The Ancient tradition in Christian and Islamic Hellenism. Studies on the Transmission of Greek Philosophy and Sciences
cated to H.J. Drossaart Lulofs on his ninetieth birthday, recensé par Guy Monnot
AO 2026 BCAI en ligne http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



