
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 16
© IFAO
Brown Daniel, Rethinking tradition in modern Islamic thought [Denis Gril]

Brown Daniel, Rethinking tradition in
modern Islamic thought.

Cambridge, Cambridge University Press, 1996
(Cambridge Middle East Studies 5). 185 p.

Voici une étude qui permet de suivre en profondeur
l’évolution interne de la pensée islamique moderne et
contemporaine. Les positions des savants et penseurs mu-
sulmans à l’égard de la Sunna expliquent en effet certains
clivages au sein d’un mouvement d’ensemble. L’attache-
ment inconditionnel des uns à la tradition prophétique ou
son rejet par d’autres ne relèvent pas du seul débat doctri-
nal; ils reflètent également des problèmes cruciaux pour
les sociétés musulmanes, comme la crise de l’autorité reli-
gieuse ou la confrontation de la tradition et de la modernité.
C’est dans le subcontinent indien et en Égypte que le statut
de la Sunna a été le plus souvent débattu; la comparaison
entre ces deux foyers du réformisme musulman sur ce point
permet d’apprécier les tendances communes et les problé-
matiques spécifiques.

L’A. rappelle tout d’abord que le terme de sunna au
début de l’islam ne s’emploie pas uniquement dans le sens
de pratique prophétique. L’imam Ωæfi©î contribua fortement
au sein du sunnisme à restreindre sa signification à la Sunna
du Prophète. L’attitude de certains penseurs contemporains
vis-à-vis de celle-ci peut se comprendre comme un essai de
retour à une conception moins contraignante et moins ab-
solue de son autorité. Par ailleurs, la Sunna ne se confond
pas avec le ÌadîÚ, mais désigne soit un principe normatif
qui s’oppose à l’innovation (bid©a), soit un enseignement
prophétique inspiré («une révélation non récitée» waÌy fiayr
matluww). L’extraordinaire développement de la science du
ÌadîÚ va de pair avec le triomphe du sunnisme, de la théo-
rie des uÒºl al-fiqh et de l’abrogation, et finalement avec le
contrôle de la pensée juridico-religieuse par le corps des
ulémas. C’est à cette tradition bien établie et à sa concep-
tion de la Sunna que s’opposeront les uns et c’est elle
qu’essaieront d’adapter d’autres.

La contestation du taqlîd et la valorisation de l’iÏtihæd,
l’affirmation de la supériorité de la Sunna sur les écoles
juridiques, la recherche des causes des statuts juridiques
pour déterminer le lien entre la Loi divine immuable et ses
applications contingentes conditionnées par le temps et l’es-
pace ne sont en rien des nouveautés dans la pensée
juridique en islam. Le savant indien Ωæh Walî Allæh (1702-
1762) s’inspire d’une longue tradition. Dans ce domaine,
ses idées sont accentuées par son fils ¢Abd al-¢Azîz, Sayyid
AÌmad Barêlvî puis ses interprètes modernes dans le sens
d’une relativisation des statuts juridiques définis par la Loi.
Le XIXe siècle voit se développer aux Indes une tendance
proche du wahhabisme, en partie inspirée par Ωawkænî,
pronant la purification de l’islam par l’abandon du taqlîd et
un attachement littéral à la tradition prophétique. Celle-ci
devient pour les Ahl-i-ÌadîÚ le seul guide de piété et de vie
BCAI 16 – 2000 3
 (2000) Brown Daniel : Rethinking tradition in modern Islamic thought, recens
 2026 BCAI en ligne
sociale. Cette tendance précède les Salafiyya proche-
orientaux qui reprennent la science critique du ÌadîÚ. Comme
le note justement l’A., alors que dans les écoles juridiques
la Sunna est intégrée dans le maƒhab, elle devient chez les
Modernes une réalité en soi permettant de critiquer les éla-
borations ultérieures. Cette tendance critique s’affirme aux
Indes avec Sayyid AÌmad ⁄æn (1817-98) qui réagit aux
critiques de la tradition par des missionnaires et orienta-
listes comme W. Muir et A. Sprenger et au traditionnalisme
des Ahl-i-ÌadîÚ. Il prend ses distances vis-à-vis de la Sunna,
la considérant comme secondaire par rapport au Coran.
Parallèlement, son exégèse coranique est fortement mar-
quée par l’usage de la raison. La même tendance se retrouve
chez M. ¢Abduh qui ne s’attaque pas directement au ÌadîÚ,
mais n’accepte que les traditions mutawætir (transmises
par plusieurs voies sûres).

La mise en cause du ÌadîÚ aboutit aux Indes à la fon-
dation d’une nouvelle école: les Ahl-i-Qur’æn fondent leur
foi et leur pratique sur leur seule compréhension du Coran,
ce qui les amène à se séparer du reste de la Communauté.
Dans la même mouvance, un penseur comme M. Aslam
Jayræjpºri (1881-1955) pousse si loin la critique du ÌadîÚ
pour retrouver un islam pur et originel, qu’il finit lui aussi
par ne plus prendre en compte que la Révélation. En Égypte,
M. Tawfîq ∑idqî écrit dans le Manær une série d’articles
dans ce sens, à la fois acceptés et critiqués par Ra‡îd Ri∂æ.
Ce dernier apprécie d’un côté le rejet de l’autorité tradition-
nelle des ulémas d’al-Azhar qu’une telle position implique,
mais ne peut accepter l’élimination pure et simple de la
Sunna. Comme M. ¢Abduh, il admet le ÌadîÚ mutawætir et
se montre beaucoup plus réservé sur les traditions «iso-
lées» (æÌæd). On constate donc entre l’Égypte et les Indes
une certaine convergence; cependant la critique radicale
du ÌadîÚ se traduit aux Indes par la formation de groupes
sociaux et par une réflexion sur la nature de la prophétie,
tandis qu’en Égypte une telle position n’engage que quel-
ques individus isolés et des discussions beaucoup plus
techniques, d’ordre historique ou légal. Même si ces posi-
tions extrêmes n’ont guère d’audience, elles n’en soulèvent
pas moins quelques grandes questions reprises par les
générations suivantes.

Comment en effet interpréter le Coran sans le ÌadîÚ?
Pour les ulémas, «le Coran a plus besoin de la Sunna que
la Sunna du Coran». Contre ce principe qui fonde l’autorité
de ces derniers, Sayyid AÌmad ⁄æn voit dans le recours au
ÌadîÚ une limite à l’universalité du texte. Ce point de vue,
caractéristique d’une intelligentsia éduquée à l’occidentale,
pose la question de l’autorité prophétique et de l’infaillibilité
(©iÒma). En réaction contre la tendance à étendre cette in-
faillibilité à tous les actes et paroles du Prophète, des auteurs
comme S. AÌmæd ⁄æn et M. ¢Abduh établissent une claire
distinction entre l’enseignement inspiré de MuÌammad en
matière de religion et ses habitudes personnelles ou son
comportement politique et social. Le processus d’humani-
sation de la personne du Prophète à cette époques s’oppose
9
é par Denis Gril

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
© IFAO
à son image spirituelle et cosmique diffusée par les milieux
traditionnels. On aboutit à des positions bien connues
comme celles de ¢Alî ¢Abd al-Ræziq, qui distingue la fonc-
tion religieuse du Prophète de ses activités politiques pour
mieux séparer le spirituel du temporel. Les Ahl-i-Qur’æn consi-
dèrent de la même manière le Coran comme la Loi éternelle
et la Sunna du Prophète comme une loi valable de son
temps. Sa fonction, en tant que prophète, est celle d’un
simple messager, mais son autorité n’est que celle d’un
chef chargé d’appliquer la loi, non celle d’un législateur. Il
va de soi qu’une telle attitude entraine la réaction, non seu-
lement des ulémas traditionnels, mais de réformistes comme
Ri∂æ et et plus tard d’Abº l-©Alæ’ al-Mawdºdî, qui essaie de
concilier la référence à la Sunna, source de stabilité et la
nécessaire adaptation au monde moderne.

Les discussions autour de l’authenticité du ÌadîÚ, is-
sues aussi bien de la critique traditionnelle que de la critique
orientaliste, peuvent s’expliquer en partie par un enjeu
d’autorité. Elle révèlent aussi l’attitude rationalisante de
nombreux intellectuels modernes, tels Abº Rayya en Égypte,
qui ne peuvent admettre certaines formulations choquantes
à leurs yeux (par ex. Satan qui s’enfuit en pétant, lorsqu’il
entend l’appel à la prière). Adversaires ou défenseurs du
ÌadîÚ, les arguments des uns et des autres pour ou contre
l’authenticité reflètent en réalité deux conceptions opposées
de l’islam, l’une respectueuse de la tradition, l’autre beau-
coup plus rationaliste, voire moraliste. Récemment deux
universitaires pakistanais ont reconsidéré la question de la
Sunna en dissociant nettement la question de l’autorité de
la Sunna du problème de son authenticité. Pour Sayyid M.
Yºsuf, la Sunna reste avant tout une action normative trans-
mise par la pratique continue des musulmans. Cet auteur
réactualise en somme l’ancienne conception de la Sunna à
laquelle s’était opposé Ωæfi©î. Dans une perspective plus
large, Fazlur Rahman considère la Sunna comme l’interpré-
tation collective par la communauté musulmane de l’exemple
prophétique, la première précédent le second. De plus
l’exemple prophétique apparaît plus comme une réforme
morale que comme une action légiférante. Le ÌadîÚ n’est
pas critiqué en tant que tel, mais considéré comme la mise
en situation du modèle prophétique. Il répond aussi bien
aux Ahl-i-Qur’æn qu’aux Ahl-i-ÌadîÚ en définissant la Sunna
comme un processus vivant et non comme l’application
formelle des ÌadîÚ. Il s’agit pour lui d’étudier le contexte du
ÌadîÚ pour en saisir la signification fonctionnelle et en ex-
traire une valeur morale. L’influence occidentale sur une
telle pensée est visible, de même que son intention: instau-
rer une pensée islamique moderne et indépendante de
l’autorité des ulémas.

Face à ces tendances novatrices, les Égyptiens
MuÌammad al-flazælî et Yºsuf al-Qara∂æwî s’inscrivent dans
un courant soucieux de concilier l’attachement à la Sunna
et la prise en compte des problèmes de l’islam contempo-
rain. Ils se situent dans la tradition des partisans de l’iÏtihæd
contre la tendance de certains contemporains à énoncer
BCAI 16 – 2000 4
6 (2000) Brown Daniel : Rethinking tradition in modern Islamic thought, recen
 2026 BCAI en ligne
une loi à partir de n’importe quel ÌadîÚ. Pour ces auteurs,
comme pour le Pakistanais Mawdºdî, les fuqahæ’ des pre-
miers siècles restent un exemple, par leur capacité à
apprécier, selon les circonstances, l’opportunité d’appliquer
telle ou telle tradition ou d’en déterminer avec rigueur
l’authenticité. Entre les Égyptiens et les Pakistanais, l’A.
perçoit toutefois une nuance: les premiers insistent plutôt
sur la méthode suivie par les fuqahæ’ dans leur référence à
la Sunna, les seconds soulignent avant tout les capacités
intellectuelles et intérieures du faqîh, nécessaires pour une
mise en œuvre équilibrée de la Sunna. Mais dans un cas
comme dans l’autre, cette recherche d’un équilibre vise avant
tout à promouvoir un islam à la fois traditionnel dans sa
méthode et moderne dans ses objectifs sociaux, qui se situe
nettement, avec quelques réajustements, dans la lignée des
réformistes.

Cependant au cours de ce siècle les débats et les
enjeux ont évolué. Le conflit entre rationalisme et tradition-
nalisme tend à passer au second plan devant une question
plus essentielle. La Sunna s’est trouvée au cœur des conflits
internes à la pensée islamique parce qu’elle ne cesse de
soulever la question de l’autorité prophétique, indissociable
de la Révélation, et de sa représentation. Que disent les
textes et qui peut parler légitimement en leur nom? Les
essais multiples d’un recours exclusif au texte du Coran
soulèvent des difficultés insurmontables d’interprétation et
de confrontation avec les pratiques communement admises.
Ils ont contribué à leur manière à mettre la Sunna au centre
du discours islamique. En réalité chacun des acteurs de ce
discours contribue, par les réactions qu’il entraine, à faire
évoluer une pensée aussi liée à son passé qu’à un contexte
politique et social précis. C’est sans doute pour cela qu’il
est difficile de dire aujourd’hui dans quelles directions elle
s’orientera.

Nous espérons avoir montré ainsi l’importance de cette
étude dont aucun des spécialistes de l’islam contemporain
ne devrait négliger la lecture. L’A. y analyse les principales
références sur le sujet avec précision et finesse. Il excelle à
montrer la continuité et l’évolution des idées. La comparai-
son entre le subcontinent indien et l’Égypte lui permet de
distinguer ce qui relève d’une tendance commune et ce qui
s’explique par un certain contexte culturel et politique. De
ce point de vue la mise en contexte des idées reste assez
succincte et en général absente pour l’Égypte. On pourrait
toutefois répondre qu’il s’agirait là d’un travail en soi. Le
principal reproche que l’on pourrait adresser à ce travail
par ailleurs si éclairant est l’absence à peu près total d’exem-
ples concrets de discussions autour de telle ou telle tradition.
Ce n’est qu’à partir du sixième chapitre «Sunna and Islamic
revivalism», que sont cités en exemple un certain nombre
de ÌadîÚ d’après l’œuvre de M. al-flazælî. Ce défaut est sans
doute la rançon d’une présentation théorique solidement
agencée.

Denis Gril – Université Aix-Marseille I – IREMAM
0
sé par Denis Gril

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



