
II. ISLAMOLOGIE, PHILOSOPHIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 16
recensé
© IFAO 
Balivet, M., Pour une concorde islamo-chrétienne [Maurice Borrmans]

Balivet, M.,
Pour une concorde islamo-chrétienne.
Démarches byzantines, latines à la fin
du Moyen Âge (de Nicolas de Cues à
Georges Trébizonde),

Rome, Pontifico Istituto di Studi Arabi e
d’Islamistica, 1977 (Studi arabo-islamici del Pisai,
nº 9), 17 _ 24 cm, 93 p.

Professeur à l’Université d’Aix-en-Provence et spécia-
liste des civilisations grecque et ottomane, M. Balivet avait
déjà su démontrer, avec son livre Romanie byzantine et
pays de Rûm turc (Histoire d’un espace d’imbrication gréco-
turque), publié en 1994 à Istanbul par les éditions Isis,
combien nombreux et profonds furent les échanges cultu-
rels entre les deux mondes qui s’affrontèrent autour de
Constantinople au cours du Moyen Âge et au seuil des temps
modernes. Il est certain que la prise de la capitale byzan-
tine par les Ottomans, en 1453, marque un «tournant», y
compris dans l’histoire des relations islamo-chrétiennes à
l’époque. D’où cette puiblication du PISAI, à la suite de bien
d’autres dans la même collection de ses «Studi arabo-
islamici», surtout celles présentées ou traduites par
Jean-Marie Gaudeul, La correspondance de ‘Umar et Léon
(vers 900) (nº 6, 78 p.) et Riposte aux Chrétiens par ‘Alî
al-Íabarî (nº 7, 62 p.).

Y a-t-il, parfois, au cœur même des conflits politiques,
culturels et religieux, des «moments de grâce» où des
hommes lucides et généreux s’interrogent sur le cours des
événements et s’essaient à envisager une quelconque
«conciliation universelle»? L’A. s’interroge sur ce qu’il en
fut lors de la prise de la capitale byzantine par Mehmed II
le Conquérant. Il analyse tout d’abord le «contexte histo-
rique spécifique» (p. 11-36) où émergent, du côté latin,
le Pape Pie II (qui régna de 1458 à 1464 et écrivit une
lettre au sultan turc, lui proposant de devenir «l’Empe-
reur orthodoxe d’Orient»), le cardinal espagnol Jean de
Ségovie (1400-1458), qui fit faire une nouvelle traduction
du Coran en latin et en espagnol, et le cardinal allemand
Nicolas de Cues (1401-1464), ambassadeur itinérant et
auteur de La Paix dans la foi (1453) et de l’Examen criti-
que du Coran (1461)  où l’on perçoit une «interprétation
bienveillante» de l’islam et des musulmans. Il envisage
ensuite l’œuvre des trois représentants de l’humanisme
byzantin qui, dans ce même Quattrocento, tentent une
nouvelle approche de la situation. Il y a d’abord Georges
Gémiste Pléthon (1360-1452) qui, au nom d’un «néo-pla-
tonisme chrétien», envisage une «religion nouvelle» qui
accueillerait le soufisme et la falsafa des musulmans dans
le cadre du nouvel «étatisme ottoman». Il y a ensuite
Georges Amiroutzès (1400-1473) qui facilite la reddition
de Trébizonde (1461) et rêve d’une harmonisation islamo-
chrétienne et gréco-turque au nom d’un certain opportu-
nisme politique. Il y a enfin Georges de Trébizonde
BCAI 16 – 2000 36
 (2000) Balivet M. : Pour une concorde islamo-chrétienne. Démarches byzantin
 par Maurice Borrmans
2026 BCAI en ligne
(1394-1473) qui, après avoir été un des plus ardents par-
tisans de «l’union» au concile de Florence (1458-1459),
se rallie, par éclectisme humaniste et par désaffectation
du monde latin, à une réconciliation gréco-turque sous
l’égide du conquérant de Constantinople.

C’est à Naples, en juillet 1453, que Georges de Trébi-
zonde rédigea son Traité à l’intention du sultan qu’il jugeait
alors comme le «seul et légitime Empereur romain». La
prise de Constantinople le confirme alors en son choix: ral-
lié à la «cause ottomane» il écrit alors deux Lettres au
sultan, en 1466, puis en 1467, et rédige enfin un nouveau
Traité intitulé Au divin Manuel qui sera sous peu roi de
l’univers, lequel explicite un écrit rédigé peu auparavant
sous le titre significatif de Sur la gloire éternelle de l’Auto-
crate et de son Empire mondial. Selon l’A., les deux dernier
Traités de 1467 ainsi que les Lettres qui les précèdent «ne
sont qu’un condensé de l’œuvre majeure de Georges de
Trébizonde en ce domaines, son Traité en grec de 1453,
sur la concordance de l’islam et du christianisme». C’est la
traduction française de ce Traité qui est ici proposée (p. 37-
77), avec les commentaires et les notes nécessaires.
Georges de Trébizonde essaie d’y rapprocher «avec audace
et modernité» ce qui sépare chrétiens et musulmans, même
s’il reconnaît que trois différences essentielles demeurent,
à savoir l’unité de Dieu, la divinité du Christ et la mort de
celui-ci. Intitulé Sur la vérité de la foi des Chrétiens, à l’in-
tention de l’émir, au temps où il prit Constantinople, de
Georges de Trébizonde, ce Traité représente «une tenta-
tive audacieuse de faire communiquer deux systèmes de
pensées clos et concurrentiels: celui d’une Europe de cul-
ture chrétienne et celui du monde relevant des catégories
de l’islam. L’œuvre appartient avant tout, bien sûr, à son
temps. Mais on peut aussi peut-être y déceler certaines
préoccupations très proches des nôtres quant aux relations
euro-musulmanes qui, aujourd’hui comme au XVe siècle,
nécessitent une réflexion sérieuse et sereine». Car, selon
Georges de Trébizonde, «les insultes n’arrangent rien, l’igno-
rance entraîne la haine, mais une recherche objective
permettra la réconciliation, [car s’il y a] trois points qui nous
séparent, les différences de coutumes n’ont pas d’impor-
tance». À bien lire le contenu de ce Traité, on retrouve,
comme en résumé, tout ce que la controverse islamo-
chrétienne antérieure avait développé et exprimé jusque là.
À ce titre, Georges de Trébizonde s’insère dans une tradi-
tion mais veut ouvrir un nouvel horizon: «Que le Sultan
imite Constantin… et l’union se fera!» S’agit-il d’une vaine
utopie ou d’un projet politique? Seule la lecture attentive
de cette traduction peut répondre à cette question, après
avoir été située en son contexte historique et à la suite de
«l’union» avortée du Concile de Florence entre Latins et
Byzantins.

Maurice Borrmans
PISAI, Rome
es, latines à la fin du Moyen Âge (de Nicolas de Cues à Georges Trébizonde),

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



