
VII. VARIA

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 16
Translat
© IFAO 
Griffith Sidney H., A Treatise on the Veneration of the Holy Icons… by Abù Qurra [Gérard Troupeau et Philippe Vallat]

Griffith Sidney H., A Treatise on the
Veneration of the Holy Icons written in
Arabic by Theodore Abº Qurra
Bishop of Harræn (c. 755-c. 830 A.D.).
Translated into English, with introduction
and notes.

Louvain, Peeters, 1997 (Eastern Christian Texts
in Translation). 99 p.

La traduction de ce traité de Théodore Abº Qurra,
évêque melkite de Harræn, sur la vénération des icônes, a
été conduite sur la base de la collation des deux manus-
crits conservés, l’un à la British Library, et l’autre au
monastère du Sinaï.

Rappelons que Théodore Abº Qurra fut à la fois le
disciple en théologie de saint Jean Damascène (qu’il n’a
pu connaître directement) et l’un des tout premiers auteurs
chrétiens à s’être exprimé en arabe en raison des progrès
de l’arabisation des communautés chrétiennes vivant sous
domination musulmane. Toutes les études sur le christia-
nisme ancien du Moyen Orient lui accordent à présent une
certaine importance, mais qui ne repose encore pour
l’essentiel que sur ses traités grecs et une connaissance
de seconde main de ses œuvres arabes, pourtant les plus
nombreuses.

L’introduction de ce volume fait le point sur les études
les plus récentes consacrées à l’auteur dont S. H. Griffith
peut, à juste titre, être considéré comme l’un des meilleurs
connaisseurs. Les quelques pages où est retracée sa vie,
parce qu’elles tiennent compte de tous les documents et
de toutes les sources qui le mentionnent, condensent à
n’en pas douter à peu près tout ce qu’il est possible de
connaître de lui.

Deux choses ont retenu notre attention dans cette in-
troduction savante, deux affirmations qui l’une comme l’autre
ne nous semblent pas parfaitement exactes.

À la page 3, on peut lire que la langue de Abº Qurra
relève de ce qu’on est convenu d’appeler le moyen arabe
(Middle Arabic). On sait que divers spécialistes s’accor-
dent à ranger dans cette catégorie aux contours
finalement assez flous une très grande partie de la litté-
rature arabe chrétienne. Cette classification ne nous
paraît pas spécialement pertinente pour ce qui est de Abº
Qurra. Sa syntaxe peut certes laisser transparaître çà et
là une légère influence du grec et, dans une mesure en-
core moindre, du syriaque, et son vocabulaire peut
s’inspirer en de très rares cas de ces deux langues,
l’arabe qu’écrit cet auteur n’en demeure pas moins d’une
bonne facture classique. En outre, il faudrait s’entendre
sur le sens à donner à l’expression colloquial arabic pour
ne pas être tenté de voir quelque chose de dialectal
dans le style des «questions et réponses» adopté
BCAI 16 – 2000 19
 (2000) Griffith Sidney H. : A Treatise on the Veneration of the Holy Icons writ
ed into English, with introduction and notes, recensé par Gérard Troupeau et 
2026 BCAI en ligne
intentionnellement par l’auteur à des fins de clarté et de
persuasion.

D’autre part, et c’est la seconde affirmation que nous
voudrions relever, faire de Abº Qurra un mutakallim chré-
tien nous semble quelque peu excessif. La thèse selon
laquelle il existerait un kalæm chrétien a été développée
par S. Griffith notamment dans un article intitulé «Faith
and Reason in Christian Kalæm» en 1994 (pour les réfé-
rences, voir p. XVII du volume). Elle consiste à dire qu’en
adoptant la langue arabe, certains auteurs, au premier rang
desquels il faudrait placer Abº Qurra lui-même, auraient
en même temps fait leur (le) «système islamique de réfé-
rence» propre à cette langue. Cette adoption, signe évident
d’une acculturation, aurait été l’occasion d’une «explora-
tion of new dimensions of Christian truth» et d’une
réflexion sur «the role of reason in justifying faith»
(art. cit., p. 5-6). Quoi qu’il en soit des autres œuvres de
cet auteur, il reste que cette thèse ne trouve pas la moindre
confirmation dans le Traité sur la vénération des images
où, tout au contraire, Abº Qurra se montre en tous points
fidèle à son grand devancier, saint Jean Damascène.

S’agissant, en effet, de l’intelligence et de l’Évangile,
Abº Qurra note au chapitre VI que «il n’est aucun livre
aujourd’hui qui établisse la vérité selon l’intelligence (læ
kitæba yuÚbitu min al-©aql al-Ìaqqa al-yawma), si ce n’est
l’Évangile». Griffith traduit quant à lui dans le sens de sa
thèse: «there is today no scripture at all affirmed by
reason»; c’est donc al-©aql qui devient fæ©il à la place de
kitæb et al-Ìaqq n’est tout simplement pas traduit! De
même, dans l’argument du chapitre, on peut lire: «læ
yazælu yaÚºru allæhu min-hæ (hæ = al-a©æÏîb) man
yuÌaqqiquhæ (hæ = al-naÒræniyya) min al-©aql wa-l-kitæb»:
«Dieu ne cesse de susciter (ou d’il luminer: var.
yunawwiru) par ces miracles des hommes qui reconnais-
sent la vérité du christianisme grâce à l’intelligence et à
l’Écriture»; ce qui veut seulement dire que devant la réa-
lité des miracles, l’homme sensé et qui connaît les
Écritures reconnaît que le christianisme est la vérité. Griffith
traduit de son côté par: «God will unceasingly raise up
for her (min-hæ; hæ = al-naÒræniyya) those who will vouch
for her (hæ = al-naÒræniyya) from reason». Al-kitæb est
inexplicablement omis. To vouch for signifie ici «se por-
ter garant de qch», «cautionner qch» (v. OED, sv vouch).
Abº Qurra aurait donc tout bonnement professé, contre
tous les Pères de l’Eglise, la suggestion de la foi à la rai-
son, c’est-à-dire le primat de la raison sur la foi! Mais,
sans compter que, si l’on admet cette traduction, la suite
du texte n’a plus aucun sens (… yaÌiqqu ©alæ kulli
nasræniyyin ‘an yakºna Úæbitan ©alæ baÒîrati-l-îmæn…
al-naÒræniyyat ‘innama taÌaqqaqat ©inda qæbilîhæ
bi-l-‘a©æÏîb…), il suffit pour savoir de quoi il est question
dans cet argument de se reporter à I Cor 2, 13 et à Héb
2, 3-4 dont il est la citation libre qu’on retrouve plus bas
dans le même chapitre.
7
ten in Arabic by Theodore Abū Qurra Bishop of Harrān (c. 755-c. 830 A.D.).
Philippe Vallat

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


VII. VARIA

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 1
Transla
© IFAO
Venons-en à présent à la traduction dans son
ensemble. C’est sûrement le format de la collection qui ex-
plique qu’il n’y ait à peu près aucune note au texte. On peut
supposer, d’autre part, qu’un nombre insuffisant d’épreu-
ves n’aura pas laissé à S. Griffith le loisir de vérifier sa
traduction. Il est, en effet, assez étonnant de relever ici et là
des erreurs de lecture manifestes: au chapitre IX, il aura
sans doute lu bi-l-nubuwwa («by way of prophecy», p. 51),
au lieu bi-l-bunuwwa; au chapitre XII, taÏassada («become
incarnate», p. 63), au lieu de taÏassama; au chapitre XVI,
barakæt («benefits», p. 73), au lieu de birakan; au
chapitre XX, enfin, Úimær («fruit», p. 85), au lieu de Úîræn.

Mais ce qui est peut-être le plus surprenant, c’est de
constater que certaines phrases ou parties de phrases ne
sont pas traduites: au chapitre II, p. 32, il manque «wa
saræ ibnan li-llæh»; au chapitre XI, p. 58, il manque l’équi-
valent de quatre lignes de l’édition Dick; au chapitre XVII, in
fine, p. 77, l’équivalent de cinq lignes; au chapitre XIX, p. 83,
il manque une ligne à propos de Noé, ce qui rend la fin de
ce paragraphe et le paragraphe suivant passablement obs-
cures: au chapitre XX, p. 85, «lam yuƒkar ‘anna allæh qæla
ƒælika lahu» est omis; enfin, au chapitre XXIV, p. 95,
«fa-kamæ Ïæza ‘an yuqra∂a allæh» est omis. Tous ces pas-
sages sont dans les deux manuscrits du texte.

Cela dit, il nous reste maintenant à faire quelques
remarques au sujet du vocabulaire de l’image qui a bien sûr
ici une importance cruciale. Pour des raisons de place, nous
nous contenterons de relever la traduction des quelques
mots suivants: Òºra, ‡ibh, sanam, timÚæl.

∑ºra (pl. Òuwar) désigne, exactement comme le grec
eikœn, l’image dans son acception la plus large, qu’il s’agisse
d’image immatérielle (l’homme à l’image de Dieu, la vision
de l’image de la gloire divine, etc.) ou d’une image maté-
rielle (l’image d’un arbre, d’un homme, etc.). Pas plus pour
ce mot que pour les trois autres S. Griffith n’a suivi de mé-
thode de concordance stricte, ce qui, il faut le reconnaître,
était quasiment impossible. Dans la plupart des cas, la tra-
duction retenue est icon, mais on trouve aussi portrait ou
image. Dans un traité où, à la lecture de icon, on ne pouvait
manquer de penser d’abord à l’objet de vénération, cette
traduction, quel que soit par ailleurs le sens assez vague
de ce mot en anglais moderne, n’allait pas sans poser cer-
tains problèmes. Pris dans son sens strict «sacramentel»,
il ne fait aucun doute que icon ne pouvait s’appliquer qu’au
Christ, à la Vierge et aux saints. Pouvait-on dès lors parler
aussi de l’icon d’une chose vivante (p. 71), de l’icon d’un
contempteur de la Sainte Face d’Édesse (p. 91), de l’icon
d’une femme «engaged in sexual intercourse with a tramp»
(p. 92)? Il est permis de se le demander.

Ωibh (pl. ‘a‡bæh) revient très souvent dans le traité.
La traduction qu’en donne S. Griffith est très variable:
likeness, reproduction, representation, configuration alter-
nent parfois dans un même paragraphe ou dans la même
citation de Exode 20, 4 qu’on trouve de nombreuses fois.
BCAI 16 – 2000 19
6 (2000) Griffith Sidney H. : A Treatise on the Veneration of the Holy Icons writ
ted into English, with introduction and notes, recensé par Gérard Troupeau et
 2026 BCAI en ligne
Cela dit, le plus gênant est peut-être d’avoir traduit par
representation au chapitre XI, ce qui fait dire à Ézéchiel à
propos de ce qu’il a vu «This is a representation (ru’ya,
“vision”, n’est pas traduit) of the glory of the Lord» (Ez 1,
28), et fait dire ensuite à Abº Qurra que le prophète s’est
prosterné devant «the representation of the glory of God,
on which (= fî-hi, sic) there were these different faces». En
effet, representation peut bien connoter quelque chose
d’abstrait, il n’empêche que l’omission de ru’ya et la traduc-
tion de fî-hi par on which nous font nous demander si le
traducteur lui-même n’a pas pensé qu’il s’agissait là d’une
chose matérielle, d’autant que la fin de ce chapitre semble
aller dans ce sens puisqu’on nous dit que Ézéchiel s’est
prosterné devant «a likeness» (‡ibh) et que «the likeness
was an icon (Òºra)»! Quant à nous, nous traduirions ainsi
Ez 1, 28 et la dernière phrase du chapitre: «“C’est la vision
de la figure (‡ibh) de la gloire du Seigneur”… Par consé-
quent, quand Ézéchiel s’est prosterné devant Dieu qui était
assis sur le trône au-dessus du char sous la figure d’un
homme (bi-‡ibhi insænin), il s’est prosterné devant une figure
(‡ibh), comme nous l’avons dit; or, la figure (‡ibh) est une
image (Òºra).»

Quant à Òanam qui désigne toujours une représenta-
tion matérielle, «image» nous semble passer un peu trop
au large du sens puisque, par exemple, dans la longue cita-
tion d’Eusèbe au chapitre VIII où il traduit le grec ektupoma,
il ne fait aucun doute qu’il désigne une sculpture. TimÚæl,
tout au long du même chapitre et en quelques autres en-
droits, traduit quant à lui le grec andrias, «statue». La
traduction par likeness nous paraît donc dans ce cas être
une erreur.

Mais n’insistons pas davantage sur ces quelques im-
perfections qui seront sans nul doute gommées lors d’une
prochaine édition; signalons plutôt pour finir l’intérêt d’un
traité dont l’auteur a été témoin privilégié, et à notre con-
naissance l’unique témoin, de l’iconoclasme tel qu’il fut vécu
par les chrétiens sous domination musulmane. À défaut de
pouvoir consulter le texte directement, certains historiens
de cette période avaient voulu y voir un simple argumen-
taire à l’usage des chrétiens que les attaques des
musulmans embarrassaient. En attendant une traduction
française, souhaitons donc celle-ci permette d’ores et déjà
de réévaluer le rôle qu’il convient d’attribuer à Théodore
Abº Qurra dans la controverse sur les images qui eut lieu à
l’intérieur des frontières de l’Empire abbasside.

Gérard Troupeau et Philippe Vallat
EPHE IV e Section
8
ten in Arabic by Theodore Abū Qurra Bishop of Harrān (c. 755-c. 830 A.D.).
 Philippe Vallat

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



