
VI. ARTS, ARCHÉOLOGIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI 16
© IFAO
Necipoglu Gulru, The Topkapi Scroll [Valérie Gonzalez]

Necipoglu Gulru,
The Topkapi Scroll, Geometry and
Ornament in Islamic Architecture,

The Getty Center for the History of Art and the
Humanities, Santa Monica, 1995, 395 p.

Imposant, le livre de Gulru Neçipoglu l’est à la fois par
son format, la qualité esthétique de l’édition, notamment
des reproductions du document étudié, le rouleau de la biblio-
thèque de Topkapi, et surtout l’ampleur tant de la réflexion
que du travail d’érudition. En effet, partant du témoignage
exceptionnel de la pratique géométrique à l’époque timouride
que constitue cet assemblage de croquis modulaires sur
papier enroulé, l’auteur propose une ample histoire de la
géométrie et de l’ornement dans l’architecture islamique.
Un catalogue détaillé des dessins dudit rouleau et une re-
marquable analyse, par Muhammad al-Asad, des éléments
géométriques constitutifs des muqarnas, réalisée par ordi-
nateur, complètent ce monumental ouvrage.

Dans la première des cinq parties structurant celui-ci,
G. Neçipoglu commence par examiner le document comme
somme de tracés polygonaux complexes appelés girih, du
nom persan désignant le point nodal où convergent les lignes
du réseau géométrique. Elle explique avec précision les
modalités d’application bidimensionnelle et tridimensionnelle
dans l’architecture du modèle géométrique préalablement
conceptualisé puis formellement codifié sur papier. Les as-
pects sociologiques de cette pratique ne sont pas négligés
par l’historienne, qui tente d’en mettre en lumière les impli-
cations au niveau, d’une part de la répartition du travail des
concepteurs (mathématiciens, penseurs et géomètres) et
des artisans (architectes, maçons et ornemanistes), d’autre
part de la transmission du savoir entre ceux-ci. Par là, elle
en vient à retracer l’arrière-plan historique de l’usage même
du support graphique au terme d’une évolution technique
tout au long du Moyen Âge. Cette investigation permet de
situer à partir de l’époque mongole le processus de «stan-
dardisation» des systèmes géométriques architecturaux
généré par la répétition des modules que forment ces sché-
mas graphiques simplificateurs. Les jalons archéologiques
constitués par le spécimen de Topkapi mis en relation avec
les rouleaux de Tachkent déjà connus, joints évidemment
aux monuments conservés, indiquent que le phénomène
culmine en Asie centrale à la fin du règne timouride, période
à laquelle le document turc appartient probablement (fin
XVe - début XVIe siècle). En effet, les édifices timourides
atteignent un sommet d’harmonisation et de «standardisa-
tion» géométriques aux plans à la fois structurel,
volumétrique et décoratif. Les espaces, les voûtes qui arbo-
rent un maximum de diversité et de complexité formelle, et
les décors saturants de céramique polychrome composent
autant de corps organiquement liés les uns aux autres, un
tout totalement géométrisé que seul a rendu possible l’em-
ploi systématique de ces dessins préliminaires. Notons ici
BCAI 16 – 2000 19
 (2000) Necipoglu Gulru : The Topkapi Scroll, Geometry and Ornament in Islam
 2026 BCAI en ligne
l’intéressante comparaison que fait G. Neçipoglu entre cette
«aventure» géométrique musulmane et celle qui se déroule
en Europe à l’époque gothique tardive.

En seconde partie, l’auteur met en quelque sorte sa
réflexion en perspective avec la tradition savante «orienta-
liste», laquelle jusqu’à aujourd’hui a tenté d’apporter des
éléments de réponse à la question de l’ornement que sou-
lève inévitablement toute recherche sur la géométrie dans
l’architecture musulmane. De fait, il était nécessaire de faire
le point sur les multiples interprétations des historiens sur
le sujet, et tel est le contenu des chapitres 4 et 5. Toutes
les théories plus ou moins solides, quand elles ne sont pas
caduques, s’y trouvent passées en revue, comme celle qui
octroie à la variation géométrique une finalité restreinte à la
pure sensorialité, ou bien celles, également par trop réduc-
trices, qui voient dans l’arabesque l’expression du credo
religieux de l’unité (tawÌîd) et dans l’abstraction la non
figurabilité de Dieu. Par là, G. Neçipoglu montre toute la
complexité du problème, mettant cependant en valeur
l’avancée réalisée récemment grâce à de nouvelles appro-
ches notoirement utilisées par des savants comme O. Grabar
ou E. Gombrich qu’elle cite: analyse plus approfondie des
sources écrites aussi bien religieuses que philosophiques
et scientifiques, utilisation de la psychologie et de la
sémiotique, etc.

La troisième partie aborde l’histoire plus large de la
géométrie musulmane comme expression culturelle, sous
son triple aspect géographique, chronologique et sémanti-
que. Gardant naturellement le rouleau de Topkapi comme
fer de lance de son argumentation, G. Neçipoglu approche
la question sous l’angle de l’origine et des motivations, en
reconstituant le contexte intellectuel et religieux dès les
débuts de l’Islam qui a progressivement conduit à la systé-
matisation de la géométrie et de l’abstraction dans
l’architecture de la fin du Moyen Âge et des premiers mo-
ments de l’époque moderne. Le temps fort de ce processus
évolutif, c’est bien sûr la cour abbasside aux IXe et Xe siè-
cles au sein de laquelle se déroulent des débats religieux,
philosophiques et scientifiques décisifs pour l’Islam à venir,
avec notamment la floraison des traductions et des commen-
taires des grands textes de la philosophie grecque. En
particulier, selon l’historienne, les discussions sur
l’antropomorphisme suscitées par la question des attributs
de Dieu et, en regard de celles-ci, la prégnance de l’école
mu©tazilite «rationalisante» préconisant la primauté de la
raison humaine en même temps que l’absolue transcen-
dance divine, ont joué à ce moment là un rôle très important
dans le développement des sciences liées à la géométrie
et, en conséquence, dans l’inclination pour l’abstraction
géométrique dans l’art. Il faut ici rendre hommage à la grande
précision historique et l’extrême finesse d’analyse de ce
contexte intellectuel abbasside singulièrement riche, de la
part de l’auteur, qui, avec la prudence qu’il se doit à l’en-
droit du questionnement observé, n’affirme rien mais
propose. Dans ce tableau historique fouillé de la science
2
ic Architecture, recensé par Valérie Gonzalez

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org


VI. ARTS, ARCHÉOLOGIE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

BCAI
© IF
géométrique – à mon sens la partie la plus pénétrante de
l’ouvrage – se distinguent nettement deux périodes, celle
de la formation et de la maturation avant l’invasion mon-
gole, celle de la synthèse des temps post-mongols (dans
laquelle s’insère le rouleau de Topkapi).

La quatrième partie resserre l’argumentation autour
de la problématique plus strictement scientifique de la géo-
métrie en Islam. Moyennant l’impressionnant cortège de
références textuelles qui caractérise l’ouvrage, en l’occur-
rence les multiples traités de mathématiques, logique,
physique, mécanique, etc., la géométrie est montrée cette
fois sous l’aspect de son évolution intrinsèque en tant que
science rationnelle et ensemble de théories en relation avec
des pratiques dont elle est l’outil, parmi lesquelles l’archi-
tecture. Dès lors, le rouleau turc ainsi que les documents
de Tachkent apparaissent comme un instrument de
simplification dans l’élaboration de l’œuvre architectonique
géométrique, éliminant le calcul numérique au profit de
figures modulaires proportionnées.

Enfin, la dernière partie est, en toute logique, consa-
crée à l’étude esthétique de la géométrie dans l’art. Là,
G. Neçipoglu se plonge de nouveau dans les sources philo-
sophiques musulmanes classiques qui comportent des
éléments de pensée esthétique et qui s’avèrent quelque
peu éclairer l’art, entre autres les rasæ’il (épîtres) des Frères
de la Pureté, l’Optique de Ibn HayÚam, la théorie de la
musique d’al-Færæbî. La consultation de ces sources lui per-
met de dégager des notions paradigmatiques de la beauté
fondamentales en Islam, telles que la proportion, l’unité,
l’harmonie, la lumière qui interviennent dans la conceptua-
lisation de nombre d’arts, calligraphie, charpenterie, poésie
etc., et bien sûr la géométrie. De la sorte, le chapitre 10
démontre que cette dernière semble répondre, dans le
monde physique qui est son support, aux aspirations
esthético-philosophiques exprimées par lesdits textes. De
ce point de vue, l’auteur fait apparaître la géométrie artis-
tique dans sa dimension esthétique philosophique générale
avec bien plus d’acuité qu’on ne l’a fait jusqu’à présent.
Cependant, force est de constater que l’éclairage par les
textes demeure insuffisant pour comprendre les usages
diversifiés de la géométrie dans les formes visuelles musul-
manes et les différentes transformations de la matière et
de l’espace qu’elle opère. Les théories des philosophes
médiévaux étant le plus souvent guidées par des préoccu-
pations éthico-religieuses et mêlées à des problématiques
ontologiques et phénoménologiques dépassant le champ
spécifique de l’esthétique des arts visuels, il est difficile
d’échapper à des schémas d’interprétation abstraits appli-
cables aussi bien à la géométrie qu’à d’autres formes
décoratives, à la musique ou à la poésie. C’est le cas, par
exemple, de l’idée selon laquelle les formes parfaitement
structurées des corps célestes engendrent une émulation
inspiratrice et créatrice dans les arts en termes de rythme,
de proportion, d’harmonie ou de beauté mathématique. En
somme, la relation esthétique signifiante et très spécifique
BCAI 16 – 2000 19
 16 (2000) Necipoglu Gulru : The Topkapi Scroll, Geometry and Ornament in Islam
AO 2026 BCAI en ligne
de l’abstraction géométrique à la forme artistique sensible
nous échappe encore. D’où la tentative de l’auteur d’appré-
hender l’art de la géométrie sous ses aspects cognitifs et
psychologiques propres, en particulier ses implications dans
le processus de la perception, en s’appuyant sur les textes
dérivés de la philosophie grecque (Aristote principalement)
et greco-romaine (notamment les Ennéades du néoplatoni-
cien Plotin) qui analysent la relation de l’être au monde
physique, les diverses facultés perceptives humaines et les
rôles assignés aux sens, à l’âme et à l’intellect. Ainsi, au fil
du chapitre 11, une certaine conception de la perception et
de la création artistique émerge de la pensée d’al-Kindî,
d’Ibn Sînæ, de flazælî, etc., à travers laquelle se dessine une
esthétique des formes géométriques visuelles. Les princi-
pes de cette esthétique autorisent G. Neçipoglu à conçevoir
les décors obtenus avec les girih et les autres manifesta-
tions ornementales de la géométrie comme des plages
magnétiques non directionnelles répondant à certaines
conditions de la perception énoncées par lesdits philoso-
phes, à savoir celles de la vision interne faisant appel aux
facultés imaginative et contemplative. Ce processus per-
met l’insertion de la subjectivité dans le champ optique de
l’œuvre qui implique une façon privée de regarder. L’ensem-
ble de ces réflexions conduit finallement l’auteur à rejeter la
vision commune et restrictive d’une spécificité religieuse
ou ethno-raciale de l’art en Islam, pour lui reconnaître plu-
tôt un caractère esthétique modal.

L’argument du livre s’achève sur un essai convaincant
pour interpréter les significations de l’ornementation géo-
métrique en regard des aspirations des commanditaires dans
le contexte timouride du rouleau de Topkapi. Fonctionnant
comme le signe identitaire culturel et politique d’une dy-
nastie, la géométrie décorative se trouve évincée par des
décors de type naturaliste dès lors qu’interviennent les chan-
gements de régime inaugurant l’ère des grands empires
musulmans modernes.

Ainsi, l’art de la géométrie dans l’architecture islami-
que dont le système des girih sert l’ultime aboutissement,
nous est exposé dans toute son envergure historique,
scientifique et intellectuelle par le magnifique ouvrage de
G. Neçipoglu. La dimension esthétique de cet art n’y est
pas en reste, loin s’en faut, et on louera l’ouverture que
l’auteur ménage dans le champ peu exploré de la pensée
de l’art en Islam, en se référant notamment aux grands
textes classiques. Il nous faudra toutefois insister égale-
ment sur l’intérêt du recours à la philosophie de l’art moderne
si l’on veut saisir davantage le fonctionnement esthétique
de la géométrie comme forme corporée spécifique et ins-
trument de fiction. Autrement dit, la discussion continue.

Valérie Gonzalez
Marseille
3
ic Architecture, recensé par Valérie Gonzalez

http://www.ifao.egnet.net

http://www.tcpdf.org



