1998 IV. HISTOIRE DES SCIENCES ET DES TECHNIQUES 177

et cela, & partir de I’étude du Kitab al-malaki de “Ali b. al-‘Abbas al-Magiisi, somme dans
laquelle se manifeste une grande érudition. En quelques pages denses, I’A. présente le systéme
physiologique général d’al-Magasi relativement a ses fondements (éléments, humeurs, facultés,
etc.), mais aussi 4 la digestion et au flux sanguin (plutdt que «circulation » comme 1’écrit I’A.
p. 75). Toutefois, on regrette que I’anatomie en soit évacuée en deux pages. Afin de décrire
les doctrines en vigueur, quant a la pathologie, 1’A. prend I’exemple de la mélancolie (2 partir
d’Ishaq b. ‘Imran) et du diabéte (2 partir de “Abd al-Latif al-Bagdadi). Il établit le fait, que
malgré les contraintes qui s’exergaient sur la tradition médicale préscientifique, plusieurs médecins
ont fait preuve d’un grand esprit d’observation, a I'instar d’al-Razi, sans bouleverser, pour
autant, les fondements théoriques établis et sans que certaines maladies endémiques (comme
la bilharziose en Egypte) aient attiré leur attention.

La transmissibilit¢ des maladies et de la peste, en particulier, constitue la matiére du
chapitre vI (p. 99-109), ce qui permet a I’A. de revenir sur le fameux hadit « 13 ‘adwa... » et
de démontrer que Iinterprétation traditionnelle des théologiens musulmans («pas de
contagion... ») ne résiste pas a la critique. Pourtant les médecins furent, en général, plutdt
favorables a I'idée de contagion qu’ils appelaient i'da’. Si les grands encyclopédistes ont & peine
évoqué la peste, un auteur tardif, I’historien Ibn al-Hatib (m. circa 1369) lui consacra le
Kitab mugni‘at al-sa’il o il décrivit précisément cette maladie, en s’attaquant a la position
canonique des juristes.

L’A. conclut son livre par un bref chapitre sur la diététique et la pharmacologie (chap. vii,
p. 111-121) qui reste trés théorique et dans lequel il n’insiste pas suffisamment, 4 notre sens,
sur I’apport des pharmacologistes arabes et sur I’accroissement de la matiére médicale 3 P’époque
considérée, et par un chapitre sur médecine et occultisme (chap. vmi, p. 124-131) qui met
Paccent sur une réalité souvent négligée : a savoir la coexistence, tout au long des siécles, d’une
médecine savante et d’une médecine populaire marquée par des interférences avec la magie
et la divination.

La bibliographie date quelque peu et aurait dii étre réactualisée dans la présente édition
car, en vingt années, la connaissance relative a I’histoire de la médecine arabe s’est enrichie
de plusieurs études de qualité. Malgré cette réserve, cet ouvrage demeure une excellente
introduction 4 quelques aspects majeurs de la science médicale arabe.

Floréal SANAGUSTIN
(Université de Lyon III /| GREMMO)

AL-SUYUTI, La médecine du Prophéte. Nouvelle édition de la traduction du D Perron,
revue et corrigée, €d. Al-Bustane, Paris / Beyrouth, 1997. 21,5 x 14,5 cm, 316 p.

Cette publication s’inscrit dans une volonté de mettre a la disposition du public un ouvrage
appartenant & la tradition dite de la « médecine prophétique ». Si, & I’origine, cette tradition

BCAI 15 (1999) Al-Suyiti: La médecine du Prophete, recensé par Fl. Sanagustin _
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

178 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 15

s’appuyait essentiellement sur des recommandations attribuées au prophéte Mahomet et relatives
A P’hygiéne, 4 la prophylaxie et au traitement par les méthodes empiriques, elle tendit a se
constituer, 4 1’époque tardive et jusqu’a I’époque moderne, en un systéme général. Elle fut
redevable de cette évolution 2 des emprunts théoriques faits a4 la grande tradition médicale
rationaliste représentée par les grands noms de la pensée scientifique arabe tels qu’Ibn Sina,
al-Razi ou Ibn Rusd.

Le titre originel de ce livre du polygraphe Galal al-Din al-Suy@iti (m. 911 /1505) est
al-Manhag al-sawi wa l-manhal al-rawi fi I-tibb al-nabawi (éd. Le Caire, 1870); il fut traduit en
frangais au siécle dernier, 4 partir de 1860, par le D* Perron dans la « Gazette médicale
d’Algérie » et la présente réédition — qu’il faut bien qualifier de médiocre — se présente
avec un avant-propos, quelques notes explicatives trop succinctes et une quantité impression-
nante de fautes, dont on ne sait s’il s’agit de coquilles ou d’erreurs dues & la méconnaissance
du sujet, comme nous allons le voir.

L’avant-propos est une véritable piéce d’anthologie mélant allégrement lieux communs
et contre-vérités. On y apprend que Mahomet était « le Prophéte médecin avec toute la rigueur
et toute la rationalité du terme », ou qu’lbn Sina aurait écrit dans le Qanin fi I-tibb que «la
médecine est restée fidéle 4 I’esprit unificateur de I’Islam », alors que cette phrase ne figure
absolument pas dans cette somme médicale bien connue. D’autre part, I’A. (anonyme !)
s’efforce de démontrer I’ancrage de la médecine médiévale dans 1’héritage muhammadien, ce
qui reste & démontrer. L’avant-propos s’achéve par une courte note biographique sur al-Suyiti
et sur son ouvrage qui comprend trois sections : 1 - les principes fondamentaux de la médecine
théorique et pratique; 2 - les aliments et les médicaments; 3 -la thérapeutique.

La premiére partie (p. 21-59) aborde la « médecine théorique et scientifique » d’une part
et, d’autre part, la « médecine pratique ». Les concepts sur lesquels repose la médecine prophé-
tique sont nourris par la théorie des humeurs, des qualités, de la dyscrasie, etc., bien connues
du courant rationaliste; toutefois, le lien au sacré apparait en permanence par des références
a la vie du Prophéte, au hadit et a la vie des Compagnons. Les pages consacrées a la médecine
pratique recouvrent essentiellement I’hygiéne et la prophylaxie. Le principe majeur qui régit
cette partie de la médecine est celui de la modération, de 1’équilibre (alimentation, boisson,
rapports sexuels) avec parfois le surgissement de la croyance (« conformément a la recomman-
dation de notre saint Prophéte, couvrez vos vases contenant des aliments, nouez et fermez vos
outres car il v a dans I’année une nuit pendant laquelle la pestilence descend du ciel », p. 34),
ou méme de la superstition.

Les grands noms de la médecine gréco-arabe sont abondamment cités et viennent a I’appui
des points abordés, mais on leur préte souvent des paroles qui ne sont pas les leurs. On leur
attribue méme des miracles : « Il existe un Livre du tombeau que ’on trouva tout prés de la
dépouille d’Hippocrate lorsqu’un roi grec fit ouvrir son tombeau. »

La pharmacopée constitue, avec la diététique, la matiére de la seconde partie qui est,
de loin, la plus longue (p. 63-169). La plupart des bréves notices techniques sur les simples
sont accompagnées de références au Coran (olive, lait, gingembre, etc.) ou & la tradition
prophétique et signalent I’attitude du Prophéte concernant ledit produit. (Cf. notice sur les

BCAI 15 (1999) Al-Suyiti: La médecine du Prophete, recensé par Fl. Sanagustin

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 IV. HISTOIRE DES SCIENCES ET DES TECHNIQUES 179

dattes, le sel, Ie musc, etc.). Cependant, si I’on compare les notices de I’ouvrage de Suyiiti avec
celles des grands traités de pharmacologie arabe comme AI-Gami® li-mufradat al-adwiya wa-
l-agdiya d’Ibn al-Baytar ou le Kitab al-agrabadin d’al-Qalanisi, force est de reconnaitre que
la description des simples demeure ici subjective et relativement élémentaire.

De plus, de nombreuses erreurs se sont glissées dans le texte : rectifier « rameaux » par
«racines » (p. 73); «alya» n’est pas le crotin de menu bétail mais la queue chargée de graisse
du mouton (p. 76’; remplacer bisfatadj par basfayidj (p. 79); turmis par turmus (p. 83);
«mouches » par «cantharides» (p. 105); Batlan par Ibn Butlan (p. 108); sandal par santal
(p. 119). La traduction de fabasir par « craie » est erronée; il faut entendre manne de bambou
(p. 120); itrifal n’est pas un terme grec mais sanskrit (p. 165).

La troisi¢éme partie (p. 183-296) s’intéresse au traitement des maladies en général et a la
physiologie en particulier. Al-Suyiiti y aborde des points de droit quant & l’exercice de la
médecine (p. 200-203), ainsi que des éléments relevant de la superstition (p. 195, 246-250)
et du rdle de la foi dans I’aboutissement de la cure (eau du puits de Zamzam contre les
fievres; récitation de versets coraniques contre les piqiires de scorpion, p. 233-234, 250-261).

L’ouvrage s’achéve par des annexes biographiques (p. 297-303) sur quelques personnages
éminents de la tradition musulmane (Ibn Hanbal, al-Bubari) dont le rapport i la médecine
fut ténu. Le texte d’al-Suyiiti nous parait donc représentatif de 1’état de la médecine tardive
dans laquelle se trouvent mélées croyance, médecine savante et représentations. Il eQt mérité
un meilleur traitement que celui que lui inflige 1’éditeur-traducteur anonyme.

Floréal SANAGUSTIN
(Université de Lyon III /| GREMMO)

Gisho HoNpA, Wataru MIKI et Mitsuko SArro, Herb Drugs and Herbalists in Syria
and North Yemen. ILCAA, Tokyo, 1990. 26 x 18 cm, V + 156 p.

Cet ouvrage est le sixiéme d’une série consacrée aux drogues et 4 la médecine traditionnelle
dans le monde arabo-musulman contemporain, série publiée sous les auspices de I’Institute
for the Study of Languages and Cultures of Asia and Africa (ILCAA) de I’université de
Tokyo. Les études précédentes couvraient ’état de la pharmacologie traditionnelle au Moyen-
Orient et au Maghreb : W. Miki, Index for the Arab Herbalist’s Materials, Tokyo, 1976;
M. S. Ahmad - G. Honda - W. Miki, Herb Drugs and Herbalists in the Middle East, Tokyo, 1979;
J. Bellakhdar - G. Honda - W. Miki, Herb Drugs and Herbalists in the Maghreb, Tokyo, 1982;
K. H.C. Baser-G. Honda-W. Miki, Herb Drugs and Herbalists in Turkey, Tokyo, 1986;
K. Usmanghani - G. Honda - W. Miki, Herb Drugs and Herbalists in Pakistan, Tokyo, 1986.

Le projet des auteurs visait a faire le bilan de la médecine traditionnelle en tant que
systéme préscientifique distinct de la médecine populaire, systéme dont la structure ne repose

BCAI 15 (1999) Al-Suyiti: La médecine du Prophete, recensé par Fl. Sanagustin _
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



