1998 IV. HISTOIRE DES SCIENCES ET DES TECHNIQUES 175

C’est I’édition critique et la traduction annotée du traité d’Ibn Halsiin que nous donne
S. G. dans cet ouvrage, particuliérement bien présenté. Pour son édition, elle a utilisé trois manus-
crits marocains, non datés, conservés & Rabat : deux a la Bibliothéque royale et un a la
Bibliothéque générale. Le texte nous parait convenablement établi, fidélement traduit et judi-
cieusement annoté.

L’ouvrage ne comporte pas de lexique, mais cette lacune est compensée par une intéressante
étude sur le vocabulaire d’Ibn Halsiin. Dans la bibliographie, on relévera I’absence de quelques
travaux :

— le Kitab al-azmina et le Kitab hawass al-agdiya d’Ibn Masawayh ont été traduits par
G. Troupeau, le premier dans Arabica, t. XV (1968), p. 113-142 et le second dans Medicina
nei Secoli Arte e Scienza, vol. VII (1995), p. 121-139;

— le Kitab al-agdiya d’Tbn Zuhr a été publié et traduit (Tratado de los Alimentos) par
Expiraciéon Garcia Sanchez, Madrid, 1992.

En conclusion, cette étude de S. G. constitue une contribution importante a @histoire,
encore mal connue, de la médecine arabe dans I’Espagne musulmane au xm® siécle.

Gérard TROUPEAU
(EPHE, Paris)

Manfred ULLMAN, La médecine islamique. Trad. de I’anglais par F. Hareau, PUF,
Coll. Islamiques, Paris, 1995. 21,5 x 15 c¢m, 156 p.

Selon I’éditeur, « la collection Islamiques » a été congue pour présenter au lecteur occidental
moderne, et a ses curiosités qu’aiguillonne souvent I’actualité, une série d’exposés qui lui soient
directement accessibles, tout en répondant de maniére précise 4 des questions qu’il se pose sur
sur les divers aspects revétus par lislam et par sa civilisation, aussi bien dans le passé qu’a
une époque récente. » Parmi les ouvrages parus ou i paraitre dans cette collection, on peut
citer W. Montgomery Watt, La pensée politique de lislam; N.J. Coulson, Histoire du droit
islamique; O. Grabar, La peinture persane.

Le texte du présent ouvrage fut publié en anglais, en 1978, sous le titre de Islamic medicine
(Edinburgh University Press) par M. Ullmann auquel on doit un ouvrage de référence plus
volumineux, Die Medizin im Islam, couvrant une période allant jusqu’au xvir® siécle. Dans
Pintroduction (p. 1-4), I’A. s’explique sur le choix du titre (médecine islamique, plutét que
médecine arabe) afin, primo, de rendre justice aux médecins non-arabes et, secundo, de tenir
compte du fait que ces auteurs ont vécu au sein d’une aire culturelle musulmane ayant intégré
des courants fort divers.

L’A. précise, d’autre part, que ’objet de I’étude est de présenter le systéme médical qui
s’imposa & partir du 1x° siécle, et jusqu’a I’époque moderne, dans le monde arabo-musulman.

BCAI 15 (1999) M. Ulimann: La médecine islamique, recensé par Fl. Sanagustin
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

176 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

Il rappelle aussi, que les études générales sur la médecine islamique demeurent insuffisantes,
faute de lecture critique historique, et que les éditions de textes sérieuses font défaut, ce qui
ne permet pas encore « d’écrire 1’histoire de cette science ». L’A. signale enfin, que le volume
modeste de ce livre (156 p.) ne lui a pas permis d’aborder tous les aspects de la médecine islamique
et que, par conséquent, la chirurgie ou les institutions hospitaliéres, n’ont pu é&tre traitées,
pas plus d’ailleurs que le statut social du médecin.

Dans le chapitre 1 (p. 5-11) ’A. fait le point sur la situation médicale de 1’Arabie pré-
islamique et de I’Empire omayyade et souligne les mauvaises conditions sanitaires qui devaient
régner durant cette période, du fait de la malnutrition et des nombreuses maladies endémiques
(malaria, variole) limitant D’espérance de vie des hommes. Sur le plan de la connaissance
anatomique, si les Arabes avaient quelques notions, ce dont témoigne le lexique (par ex.
al-akhal, veine médiane de 1’avant-bras), la superstition régnait en maitre en matiére d’étiologie
(la peste était causée par la piqiire d’un djinn) et de cure. On peut donc considérer que cette
médecine relevait du courant populaire que 1’on rencontre, mutatis mutandis, dans toute société
primitive. Aprés D’avénement de I’islam, elle prendra une coloration religicuse et sera alors
appelée « médecine prophétique ».

Le chapitre 11 (p. 13-48), trés dense, permet a I’A. d’analyser l'intense mouvement de
traductions scientifiques qui allait marquer, dés le début du 1x® siécle et de fagon irréversible,
P’évolution de la science arabe. L’A. passe en revue les principales ceuvres traduites, grecques,
syriaques, persanes puis indiennes. Le corpus hippocratique et les ouvrages originaux de
Galien furent ainsi rapidement disponibles en version arabe et permirent d’élaborer le cadre
théorique de la médecine islamique. Les traducteurs, souvent eux-mémes médecins & 'instar
de Hunayn b. Ishiq (m. 873), s’attachérent également a produire des traités & portée didactique,
car le souci de transmission du savoir et de la formation d’une élite était omniprésent. La
pharmacologie ne fut pas en reste et donna lieu & un effort d’assimilation et de création
terminologique tout & fait remarquable. L’A. reléve cependant, a juste titre, que malgré
I’activité phénoménale des traducteurs arabes, de nombreux ouvrages ou auteurs furent soit
ignorés soit uniquement connus indirectement (cas d’Erasistrate ou de Soranos d’Ephése).

Les pages consacrées a la traduction de textes médicaux du pehlvi et du sanskrit établissent
clairement la richesse des transferts de savoirs qui s’opérérent dans la région jusqu’au Ix° siécle.
L’A. aborde, avec raison, le débat épistémologique concernant la réception et 1’assimilation
de ces héritages, ainsi que la question souvent soulevée de I’originalité des savants arabes, qui
demeure en réalité, et compte tenu du contexte scientifique, un faux probléme. Par contre,
Pélaboration du lexique technique et le processus d’islamisation de quelques grandes notions
grecques sont des sujets d’étude particuliérement excitants.

Le chapitre mr (p. 49-63) passe rapidement en revue l’histoire de la médecine arabe a
travers quelques-uns de ses grands noms, de ‘Ali b. Rabban al-Tabari aux tenants actuels du
« Tibb-e Unani». On pergoit aisément, a la lecture de ces pages, la grande cohérence de ce
systéme médical depuis le 1x® siécle jusqu’a I’introduction de la médecine moderne, au siécle dernier.

La physiologie, I’anatomie et la pathologie sont abordées aux chapitres 1v et v (p. 65-97).
L’A. y décrit, avec beaucoup de clarté, les concepts fondamentaux mis en ceuvre par les Arabes

BCAI 15 (1999) M. Ulimann: La médecine islamique, recensé par Fl. Sanagustin

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 IV. HISTOIRE DES SCIENCES ET DES TECHNIQUES 177

et cela, & partir de I’étude du Kitab al-malaki de “Ali b. al-‘Abbas al-Magiisi, somme dans
laquelle se manifeste une grande érudition. En quelques pages denses, I’A. présente le systéme
physiologique général d’al-Magasi relativement a ses fondements (éléments, humeurs, facultés,
etc.), mais aussi 4 la digestion et au flux sanguin (plutdt que «circulation » comme 1’écrit I’A.
p. 75). Toutefois, on regrette que I’anatomie en soit évacuée en deux pages. Afin de décrire
les doctrines en vigueur, quant a la pathologie, 1’A. prend I’exemple de la mélancolie (2 partir
d’Ishaq b. ‘Imran) et du diabéte (2 partir de “Abd al-Latif al-Bagdadi). Il établit le fait, que
malgré les contraintes qui s’exergaient sur la tradition médicale préscientifique, plusieurs médecins
ont fait preuve d’un grand esprit d’observation, a I'instar d’al-Razi, sans bouleverser, pour
autant, les fondements théoriques établis et sans que certaines maladies endémiques (comme
la bilharziose en Egypte) aient attiré leur attention.

La transmissibilit¢ des maladies et de la peste, en particulier, constitue la matiére du
chapitre vI (p. 99-109), ce qui permet a I’A. de revenir sur le fameux hadit « 13 ‘adwa... » et
de démontrer que Iinterprétation traditionnelle des théologiens musulmans («pas de
contagion... ») ne résiste pas a la critique. Pourtant les médecins furent, en général, plutdt
favorables a I'idée de contagion qu’ils appelaient i'da’. Si les grands encyclopédistes ont & peine
évoqué la peste, un auteur tardif, I’historien Ibn al-Hatib (m. circa 1369) lui consacra le
Kitab mugni‘at al-sa’il o il décrivit précisément cette maladie, en s’attaquant a la position
canonique des juristes.

L’A. conclut son livre par un bref chapitre sur la diététique et la pharmacologie (chap. vii,
p. 111-121) qui reste trés théorique et dans lequel il n’insiste pas suffisamment, 4 notre sens,
sur I’apport des pharmacologistes arabes et sur I’accroissement de la matiére médicale 3 P’époque
considérée, et par un chapitre sur médecine et occultisme (chap. vmi, p. 124-131) qui met
Paccent sur une réalité souvent négligée : a savoir la coexistence, tout au long des siécles, d’une
médecine savante et d’une médecine populaire marquée par des interférences avec la magie
et la divination.

La bibliographie date quelque peu et aurait dii étre réactualisée dans la présente édition
car, en vingt années, la connaissance relative a I’histoire de la médecine arabe s’est enrichie
de plusieurs études de qualité. Malgré cette réserve, cet ouvrage demeure une excellente
introduction 4 quelques aspects majeurs de la science médicale arabe.

Floréal SANAGUSTIN
(Université de Lyon III /| GREMMO)

AL-SUYUTI, La médecine du Prophéte. Nouvelle édition de la traduction du D Perron,
revue et corrigée, €d. Al-Bustane, Paris / Beyrouth, 1997. 21,5 x 14,5 cm, 316 p.

Cette publication s’inscrit dans une volonté de mettre a la disposition du public un ouvrage
appartenant & la tradition dite de la « médecine prophétique ». Si, & I’origine, cette tradition

BCAI 15 (1999) M. Ulimann: La médecine islamique, recensé par Fl. Sanagustin )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



