156 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne° 15

la majorité hindoue et pas du tout pour constituer un Etat islamique sous la loi musulmane.
Mais d’une part, les chefs de la Muslim League ont utilisé les symboles religicux de I'islam
pour mobiliser les masses. Et d’autre part, une fois le Pakistan constitué de piéces et de
morceaux, il a fallu, pour justifier son unité contre les régionalismes ethnolinguistiques,
recourir a I’islam. Du coup, Vidéologie nationale s’est trouvée en porte-a-faux, et les courants
fondamentalistes sont devenus une force politique. Le général Zia a su la détourner 4 son
profit, et la connivence d’un islam de fagade avec la dictature la plus caractérisée acheva
ainsi, aux yeux de beaucoup, d’opposer I'islam & la démocratie.

D’intéressantes études particuliéres confirment cette vue générale. Charles Kennedy,
“Islamization under Zia >, établit que l’islamisation du droit sous Zia, toute spectaculaire
qu’elle ait été, n’a eu que peu d’effet réel sur le systéme juridique pakistanais (notamment
griace au choix de juges modérés dans Federal Shariat Court instituée en 1980, et a la stricte
limitation de sa compétence, 3 laquelle échappait toute décision constitutionnelle ou d’un
tribunal militaire). Rachel Rosenbloom, ¢ Islam, Feminism and The Law in Pakistan under Zia *’,
examine ’action du Women’s Action Forum (fondé en 1981) et son usage tactique d’arguments
musulmans. Elle termine par un constat essentiel : la condition déplorable des femmes
pakistanaises n’est guére changée par des lois meilleures ou moins bonnes, mais vient de la
structure mentale et sociale tout entiére, et de ’analphabétisme féminin qui en découle. Dolores
Greely, “ Women in Pakistan: Through Other Eyes *°, expose briévement la situation concréte
et dramatique des femmes.

D’un autre cbté, Lawrence Ziring, * Islam and Ethnicity *°, peut affirmer que « I’ethnicité
plus que I’islam restera 1'enjeu et la clef de la vie politique et sociale au Pakistan » (p. 96).
Anne T. Sweetser, < Religion and Politics in the Kaghan Valley ”’, décrit en ethnologue cette
région en bordure du Ka¥mir, et montre que la politique des villes y est réinterprétée en
fonction des réseaux ethniques ou familiaux qui conjoignent le prestige religieux au pouvoir
économique. Enfin, Bruce Borthwick, ‘ The Ismailis and Islamization in Pakistan , dans un
article intéressant quoique de seconde main, traite de l’adaptation récente des ismaéliens
aux pressions unitaires de l'idéologie pakistanaise.

Guy MonNor
(EPHE, Paris)

Tariq RAHMAN, Language and Politics in Pakistan. Oxford University Press, Karachi,
1996. xvir -+ 320 p.

Dans Language and Politics in Pakistan, T. Rahman aborde une question cruciale pour
son pays, liée a la nature et au role de I’Etat ainsi qu’a cette « ethnicité » dont les contra-
dictions sont source de conflits parfois violents, dans le Sind notamment. Le livre est
fondamentalement consacré a ’histoire des différents mouvements linguistiques qui ont marqué,
et 4 bien des égards fagonné, I’évolution du Pakistan. Dans le chapitre qui suit I"introduction
(p. 8-22), T. Rahman définit ses concepts et présente le cadre théorique de sa méthode, qu’il

BCAI 15 (1999) T. Rahman: Language and Politics in Pakistan, recensé par D. Matringe

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 ’ IiI. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 157

s’agisse de politique et de planning linguistiques, de lien entre langue et lutte pour le pouvoir
ou encore de rapport entre langue, ethnicité et identité. Le chapitre suivant (p. 23-38) est consacré
a la politique linguistique des Britanniques dans I'Inde avant I’indépendance. Les Britanniques
favorisérent, tout d’abord, les langues « classiques » (sanskrit, arabe et persan) pour se concilier
les ¢lites traditionnelles. Mais ils s’attachérent bientét a développer et standardiser les verna-
culaires, notamment le bengali, le hindi, ’ourdou et le sindhi pour comprendre et contréler
les populations. Toutefois, graduellement, sous la pression de certains cercles coloniaux et
d’Indiens des nouvelles classes moyennes désireux d’avoir accés a I’anglais, en vue de profits
économiques, sociaux et politiques, I’anglais se mit & gagner du terrain, au détriment notamment
du persan, qui avait des siécles durant été la langue administrative et culturelle des musulmans
de I'Inde et qui restait le symbole identitaire des élites musulmanes traditionnelles. Le chapitre 1v
(p. 39-58) fait état de résistances a I’« anglicisation », le recours aux vernaculaires étant pergu
par les nationalistes comme un symbole de leur lutte. Si satisfaction leur fut en partie donnée
par la vernacularisation de I’enseignement primaire, les Britanniques s’attachérent a éduquer
I’élite indienne en anglais pour se I’associer. Le chapitre v (p. 59-79) revient sur la « controverse
hindi-ourdou ». T. Rahman s’attache surtout, & montrer le réle symbolique de ’ourdou pour
les musulmans des United Provinces soucieux de leur élitisme culturel, le recours a cette
langue par les musulmans d’autres régions étant plutdt instrumental, car il permettait de
transcender des loyautés ethniques et locales au nom de la religion.

Les chapitres suivants sont consacrés aux divers « language movements » qui ont marqué
et, 2 bien des égards, fagonné I’évolution du Pakistan. Le premier de ces mouvements, chrono-
logiquement et par ses conséquences (création du Bangla Desh), est le mouvement bengali (p. 79-
102). T. Rahman rappelle comment D’identité linguistique remplaca I'identité religieuse comme
principal symbole de mobilisation dans le cadre d’une lutte antihégémonique. Le comportement
économique et politique du Pakistan occidental était, en effet, pergu dans le Bengale de I’Est
comme un colonialisme. Dans le chapitre vii (p. 103-133), T. Rahman aborde le mouvement
sindhi dans sa profondeur historique, depuis 1’époque britannique et celle de la préservation
du sindhi face 4 I’ourdou dans le mouvement national. Il évoque I'impact de 1’établissement
des réfugiés de I'Inde (mohajirs) et la fagon dont les diverses politiques autoritaires de I’Etat
pakistanais cherchérent a réduire I’importance du sindhi. La région connut plusieurs séries
d’émeutes, jusqu’a ce qu’un compromis fut trouvé par Z.A. Bhutto. Aprés la chape de plomb
des années Zia (1977-1988), la controverse a repris entre des mohdjirs de plus en plus soucieux
d’affirmer leur identité et forts de leur domination dans les grands centres urbains, et un
mouvement sindhi de plus en plus revendicatif dans son désarroi de voir les Sindhis réduits
a une minorité linguistique dans leur propre province, ol vivent d’importantes populations
baloutches et pashtounes, et ol I’administration est largement aux mains de Panjabis. La
méme approche, 4 la fois historique et sociopolitique caractérise les chapitres consacrés aux
autres mouvements linguistiques, étudiés chacun en fonction de ses particularités : ainsi, le
mouvement pashtoune (p. 133-154) en liaison avec la question du Pashtounistan et la situation
afghane, et le mouvement, baloutche (p. 155-172) par rapport tant 4 son pendant iranien et
la situation propre a la région en matiére politique (fort mouvement autonomiste, marqué par

BCAI 15 (1999) T. Rahman: Language and Politics in Pakistan, recensé par D. Matringe )
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

158 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 15

les communistes) et linguistique (présence du brahui). Le mouvement siraiki (p. 170-173),
quant a lui, peut étre considéré comme interne au Panjab. Le siraiki, que ses locuteurs militants
considérent comme une langue a part entiére, peut étre tenu aussi pour un groupement de
dialectes panjabis a la fois archaiques et innovants. Multan, qui en est la capitale, fut le
premier grand centre de culture islamique dans le Panjab, et une littérature en dialecte multani
(ou siraiki) est attestée aussi anciennement que la littérature en panjabi central ou lahori.
Mais a partir de P’installation durable de centres de pouvoirs musulmans dans les grandes
villes de la plaine indo-gangétique (Delhi, Agra, Lahore), et plus tard avec les « canal colonies »
britanniques, le centre du Panjab connut un développement beaucoup plus rapide que ses
régions du Sud et de 1’Ouest. A la revendication culturelle du mouvement siraiki s’ajoute donc,
dans certaines de ses composantes, une revendication économique et politique qui va jusqu’a
I’exigence d’une partition du Panjab et de la création d’une province siraiki. Le mouvement
panjabi, étudié au chapitre x1 (p. 191-209), est d’une tout autre nature. Les musulmans du
Panjab, dont I’héritage culturel en panjabi était trés important, furent les principaux champions
de I'ourdou dans le mouvement qui aboutit a la création du Pakistan. Aprés 'indépendance,
le panjabi, qui n’avait jamais eu de statut officiel, disparut de 'université du Panjab, a4 cause
de son lien avec les sikhs et des efforts du gouvernement pakistanais pour promouvoir ’ourdou.
Des intellectuels se mobilisérent donc dés les années 1950 pour redonner vie a la recherche
et 4 la création littéraire. Sous les différents régimes autoritaires, le mouvement panjabi, trés
vite marqué i gauche et utilisant les grandes ceuvres du passé pour produire une littérature
de résistance, fut en butte i toutes sortes de persécutions. Mais les publications n’en continuérent
pas moins et un cursus de panjabi fut méme rétabli au début des années 1970 a I'université
du Panjab 4 Lahore. Mais jusqu’a nos jours, a la différence du pashtou et du sindhi, e panjabi
n’a pu étre reconnu comme langue d’instruction dans les écoles primaires du Panjab. Aprés
un chapitre consacré (p. 210-227) a ’organisation de mouvements autour de langues parlées
par de petits groupes de population (dialectes panjabis du Nord, burushaski, shina, chitrali...),
un dernier chapitre concerne la controverse anglais-ourdou (p. 228-248) et montre comment,
en dépit de pressions trés fortes en provenance de divers secteurs de la société, D’anglais a
pu se maintenir & tous les niveaux de Il’instruction et dans I’administration. Pour 1’élite
occidentalisée, il permet 1’accés a des positions de prestige et de pouvoir, et aussi 2 des
emplois lucratifs sur le marché du travail international. C’est ainsi que I’Ftat pakistanais
continue a dépenser plus d’argent pour les institutions ou l’instruction est donnée en anglais
que pour celles ou I’on enseigne en ourdou! Dans sa conclusion, T. Rahman, d’une part,
reprend son argumentation en mettant ’accent sur le réle des élites traditionnelles locales dans
les différents mouvements ethnolinguistiques qu’elles animent pour résister a la fois a la
«surclasse » libérale et anglicisée et aux élites urbaines favorables a ourdou au nom d’un
centralisme matiné de normalisation religieuse. D’autre part, dans une démarche militante
analogue a celle qui conclut son livre sur I’anglais du Pakistan, 1’auteur se déclare courageusement
favorable 4 un vrai fédéralisme, ol chaque langue régionale aurait sa place a tous les
niveaux de l’instruction, flt-ce au prix d'un redécoupage administratif. L’ourdou serait la
langue de communication fédérale et 1’anglais réservé aux relations internationales.

BCAI 15 (1999) T. Rahman: Language and Politics in Pakistan, recensé par D. Matringe

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 III. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 159

En méme temps qu’une histoire des controverses linguistiques qui agitent depuis 1’époque
de la colonisation les régions qui constituent aujourd’hui le Pakistan, le livre de T. Rahman
est une véritable histoire sociale et culturelle du Pakistan. Les enquétes de I’auteur ont été
d’une extréme minutie. Chaque mouvement linguistique a fait I’objet d’une enquéte approfondie
et 'on trouve dans le livre ’histoire des associations locales, de la presse vernaculaire, des
conflits entre groupes de pression, des débats 1égislatifs régionaux et fédéraux sur la politique
linguistique, ainsi que d’abondantes et précieuses statistiques. L’ouvrage comporte une impres-
sionnante bibliographie et un index.

Denis MATRINGE
(CNRS, Paris)

Frangois GEORGEON et Iréne FENOGLIO (éd.), L humour en Orient. Aix-en-Provence, 1995.
243 p. (Revue du monde musulman et de la Méditerranée, 77-78, 1995/3-4).

Ce volume collectif résulte de deux journées de rencontres internationales & I’Institut du
Monde Arabe, organisées par le CNRS et faisant suite 4 un séminaire sur L’humour dans
IEmpire ottoman et le monde post-ottoman (EHESS, 1993-1994). Couvrant les sociétés musulmanes
de la Méditerranée au cours des deux derniers siécles, ’ensemble des textes tente de révéler,
sous les éclairages les plus divers, comment I’humour suscite le rire de soi et de ’autre, dans
des communautés rassemblées par des traits durables communs (comme le poids du religicux,
des tendances politiques autoritaires, le pluralisme communautaire, la condition spécifique de
la femme, etc.) et confrontées aux problémes d’une modernisation imposée de I’extérieur. Les
auteurs soulignent d’ailleurs le rapport étroit, dans ce cadre, entre humour et identité — la
diversité ethnoconfessionnelle interne des sociétés étudiées ayant constitué un substrat parti-
culi¢rement fertile pour les humoristes.

Un autre trait commun de cet humour en Orient, bien dégagé par les auteurs, est sa
faculté a remettre en question certaines idées regues, parmi les mieux établies, sans avoir ’air
d’y toucher — ainsi, lorsqu’il se livre a I’apologie de valeurs ou de modéles de comportement
non conformes avec la loi religieuse et la morale couramment admise. La volonté de résistance
a toute forme d’oppression s’exprime avec une clarté particuliére dans la figure de Djoha
(transfert du Nasr ed-Din Hodja emprunté au monde turc occidental).

Au-deld de ces continuités dans le temps (que manifeste aussi la fortune du Karagédz et
de ses figures-types), les études rassemblées par les éditeurs soulignent également 1’historicité
de ’humour et ses vicissitudes, entre des périodes d’apogée et d’autres faites de recul ou de
« neutralisation » (bien illustrée par plusieurs articles consacrés au monde ottoman sous
Abdiilhamid II ou a I’Algérie actuelle). La pratique de telle ou telle forme d’humour apparait

3

aussi liée a un type de société donné : voir le «rire ottoman » symbolisé par le Karagdz, qui

BCAI 15 (1999) T. Rahman: Language and Politics in Pakistan, recensé par D. Matringe
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



