1998 III. HISTOIRE, ANTHOROPOLGIE 151

Les conclusions (p. 285-290) soulignent bien l’originalité du projet politico-religieux et
social d’Adil Husayn, et les nuances, précisions et limites qu’il pose lui-méme a ses propo-
sitions. Un « Appendice » présente ses éditoriaux dans A/-Sa°b et donne la traduction en espagnol
de 12 d’entre eux, ainsi que d’une de ses brochures politiques. Le tout est complété par une
« Bibliographie », en arabe et en langues européennes, contenant un recensement de la pro-
duction journalistique d’Adel Husayn.

Consacrée a2 un sujet du plus haut intérét, cette étude, excellement présentée, est une
contribution importante a 1’étude du monde arabe contemporain.

Mikel de EpALza
(Université d’Alicante)

Ibrahim ABU RABY', Intellectual Origins of Islamic Resurgence in the Modern Arab
World. State University of New York Press (SUNNY Series in the Near Eastern
Studies), 1996. 370 p. Préface Mohamed Ayoub. Index et bibliographie.

L’ouvrage d’Ibrahim Abu Rabi", professeur au département d’études islamiques de Hartford
et rédacteur en chef de la revue The Muslim World, est issu d’un travail centré sur la pensée
de Sayyed Qutb, a qui trois des huit chapitres sont consacrés. L’auteur a une connaissance
approfondie des sources arabes primaires (sur Banna, Qutb et Fadlallah, tout particuliérement
mais pas seulement) et de la production académique, a laquelle s’ajoute sa proximité des
différents courants de la pensée islamique ou islamiste contemporaine. Si les conclusions ne
sont pas toutes innovantes, la richesse et la diversité des matériaux rassemblés, alliées a la
riguneur des analyses, rendent cet ouvrage digne de tenir une place de premier plan sur le
marché pourtant encombré des analyses du phénoméne islamiste. L’apport essentiel du livre
provient de la patiente « réhistoricisation » des fondements intellectuels et politiques du courant
islamiste, a laquelle se livre P'auteur, loin des sentiers encore trop souvent battus du néo-
orientalisme, de P’essentialisme ou de exceptionnalisme arabe et musulman.

L’auteur dresse tout d’abord (Modern Arab Intellectual History, Themes and Questions)
I’inventaire des concepts (Nahdah, Thawrah, ‘Awdah) utilisés pour se rendre compte de cette
« résurgence musulmane » et des usages qui en sont faits par la grande tradition orientaliste
(Gibb, von Grunebaum, Gardet, Brunschwig) et par les intellectuels laiques (Laraoui, Al-Jabiri,
Lahbabi, Djait). Par-dela la réalité des clivages, orientalistes et intellectuels laiques partagent
une méme conviction, qui n’est pas celle de ’auteur, a4 savoir que la pensée islamique est
incapable de s’articuler aux formes modernes du savoir sans « dépasser ses fondements théo-
logiques et théocratiques... propres» (A. Khatibi). Ils font également une identique lecture
historique de la résurgence musulmane : c’est 1’hégémonie politique et culturelle européenne
qui est & Porigine de la pensée arabe moderne. La réaction 3 cette hégémonie occidentale a

BCAI 15 (1999) I. Abu Rabi‘: Intellectual Origins of Islamic Resurgence in the Modern Arab World, recensé par Fr. Burgat
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

152 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 15

produit deux positionnements : les réformistes, d’abord, qui veulent reconstruire la pensée
musulmane en reconstruisant la culture et le systéme éducatif. Les modernistes ensuite, plus
occidentalisés, qui ne voient aucune contradiction entre la grande tradition islamique et
I’appropriation des meilleures caractéristiques de la civilisation occidentale. Abu Rabi‘ montre
qu’aucun de ces deux courants n’a toutefois réussi ce que les Fréres musulmans parviendront
a faire, soit a donner 2 leur effort réformateur sa logistique populaire et sa dimension politique.
Le second chapitre (Turdth Resurgent? Arab Islamism and the problematic of Tradition)
précise les caractéristiques de cette résurgence musulmane portée par I’islamisme en insistant
sur ses composantes 2 la fois réactive et moderne : «... phénoméne moderne, elle ne peut &tre
saisie que dans la perspective de I’hégémonisation de la modernité occidentale sur toile de
fond de I’expansion coloniale»; elle produit un discours islamique moderniste né de la
réaction aux dynamiques de I’histoire arabe moderne.
Frangois BURGAT
(CEFEY, Sanaa)

Nasif NASSAR, Tasawwurdt al-umma al-mu‘dsira. Dirasa tahliliyya li-mafahim al-umma
St Lfikr al-‘arabi I-mu’agir. 2° éd., Dar amwag, Beyrouth, 1994. 560 pages.

Parmi les nombreux travaux suscités par I’évolution récente du monde arabe, cet ouvrage
se recommande par ’ampleur de son champ d’investigation, qui s’attache 2 tous les aspects,
a tous les thémes de I'idéologie nationale dans la pensée arabe contemporaine, et s’efforce de
les appréhender sous un aspect global, en évitant les simplifications réductrices. L’A., qui est
professeur a4 la faculté des lettres de 1'université libanaise de Beyrouth, aborde un nombre
trés élevé d’auteurs et de textes, dont certains sont présentés pour la premiére fois; son étude
est divisée en quatre grandes rubriques, correspondant chacune 3 1’une des fagons dont la
pensée politique arabe, depuis la Nahda, s’est représentée la wmma; & Vintérieur de chaque
rubrique ’A. introduit de nouvelles subdivisions, affinant sa typologie.

1. Les représentations religicuses (p. 17-203), parmi lesquelles I’A. distingue trois sous-
ensembles : les représentations religicuses conciliantes (Hayr al-Din al-Tinisi, al-Afgani,
M. “Abduh, al-Kawakibi, Rasid Rida, Ibn Badis); les représentations politiques (Hasan al-Banni,
Sayyid Qutb), les représentations apolitiques (‘Abd al-Raziq, Halid Muhammad Halid, Taha
Husayn, Muhammad al-Nuwayhi).

2. Les représentations linguistiques (p. 205-344), subdivisées elles aussi en plusieurs
rubriques : les représentations linguistiques « simples » (Husayn al-Marsafi, qui est le premier
a Pavoir théorisée, alors qu’auparavant la langue n’était qu’un aspect constitutif de la nation
parmi d’autres), la représentation linguistique raciale (I. al-Yazigi, A.F. al-Sidyaq, et au
xx°® siécle Nagib ‘Aziri, ‘Abd al-Gani al-‘Arisi, ‘Umar Fahiri, Salah al-Din al-Qésimi), la
représentation linguistique historique (S. al-Husri), la représentation linguistique métaphysique
(Z. al-Arsuzi), la représentation linguistique politique (Michel ‘Aflag, Nasser, et surtout
Nadim al-Bitar, qui en élabore I’expression la plus conséquente).

BCAI 15 (1999) I. Abu Rabi‘: Intellectual Origins of Islamic Resurgence in the Modern Arab World, recensé par Fr. Burgat

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



