1998 1I1. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 131

Parmi les questionnements les plus féconds, on retiendra sans doute les considérations de
Rémy Dor sur I'importance de la pensée « situationniste » dans 1’univers imaginaire et la
perception de soi des auteurs et auditeurs de I’épopée ouzbéque, trés marquée par une tendance
a rattacher tout événement a l’univers existentiel immédiat — les procédés de mémorisation
des bardes ouzbeks semblant se fonder sur la constitution d’un réseau de «lieux » de mémoire
qui reproduisent ’environnement individuel immédiat et servent de réceptacle aux «images »
de mémoire.

Au chapitre des parallélismes historiques entre différentes régions du monde turc, on a
¢été intéressé par les grandes dates du développement de 1’alphabétisation dans I’Empire ottoman
(Frangois Georgeon). Cette chronologie devrait amener les historiens 4 s’intéresser 3 la genése,
chez les musulmans de ’Empire russe, de I’enseignement islamique réformé et de la « méthode
nouvelle » (usitl-i jadid) d’alphabétisation en caractéres arabes, mais en turc (et non plus en
arabe 2 travers le texte coranique) et d’une maniére phonétique (sawti). Le léger décalage en
faveur de I'Islam de Russie (voir a Kazan ’ceuvre de Husayn Fayzkhin, dans le second tiers
du x1x® siécle) pose un nouveau jalon dans l’histoire fort riche des relations interrégionales
entre la région Volga-Oural et le monde ottoman, a 1’époque moderne.

Au chapitre des motifs de perplexité, on s’est étonné de I’hétérogénéité mais aussi des
nombreuses incohérences des systémes de transcriptions adoptés, souvent trés complexes
— tant6t phonétiques, tantdt scripturaires, tant6t les deux a la fois et souvent trés discutables,
y compris sous la plume d’auteurs dont on attendrait plus de rigueur. Enfin, est-il toujours
bien nécessaire, par exemple, de parler d’orature non « ouzbéque » mais « 6zbek » — wune
orthographe qui nous semble relever d’une forme de scripturalisme, qui plus est centré sur
I’Anatolie (puisque la prononciation comme la graphie « ouzbéques» de ce terme sont fort
€loignées de cette legon empruntée, on se demande bien pourquoi, au turc de Turquie)? Alors
que I’Asie centrale et ses populations commencent tout doucement 2 entrer dans le domaine
commun des connaissances de 1’honnéte homme occidental, ne serait-il pas temps de franciser
son lexique (« ouzbek » accordé en genre et en nombre, au lieu du turc anatolien &zbek),
afin de l’intégrer, si je puis m’exprimer ainsi, parmi les « mots de la tribu»?

Stéphane A. DUDOIGNON
(IASP - Université de Tokyo)

Frangois GEORGEON et Paul DUMONT, (dir.), Vivre dans I’Empire ottoman. Sociabilités et
relations intercommunautaires. Paris, L’Harmattan, 1997. 350 p.

En collaboration ou séparément, Frangois Georgeon et Paul Dumont éditent, depuis une
quinzaine d’années, des ouvrages collectifs qui traitent principalement de I’histoire urbaine de
I’Empire ottoman ou des premiéres décennies de la République turque. Vivre dans I’Empire

BCAI 15 (1999) F. Georgeon et P. Dumont (dir.): Vivre dans I'Empire ottoman. Sociabilités et relations intercommunautaires, recensé par R. Deguilhem
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

132 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES Ne 15

ottoman, publi¢ dans la collection « Histoire et perspectives méditerranéennes » dirigée par
Jean-Paul Chagnollaud aux éditions L’Harmattan, se situe dans cette perspective.

Malgré le titre, I’enquéte porte exclusivement sur les provinces anatoliennes et européennes,
laissant de c6té toutes les provinces arabes du Mashreq et du Maghreb, soit plus de la moitié
de PEmpire. De ce fait, la réflexion apparait quelque peu biaisée, ce que F. Georgeon reconnait
rapidement dans une « Introduction » qui, par ailleurs, réussit remarquablement a fédérer les
réflexions rassemblées dans le volume. Il faut cependant insister sur ce point, dans la mesure
ou la définition et les paramétres des sociabilités ottomanes ne sauraient se réduire aux habitudes
et aux coutumes des populations vivant dans les provinces dites «centrales» de I’Empire
(Anatolie et Roumélie), sans tenir compte de la situation dans des régions plus éloignées
d’Istanbul, mais restant soumises 4 I’autorité impériale. C’est le cas, par exemple, des popu-
lations de I’Arabie et du Maghreb, dont les relations intercommunautaires et les modes de
sociabilité ne sont & aucun moment abordés dans ce volume.

Dans les limites de cette focalisation sur 1’espace anatolien (9 contributions sur 13), et,
dans une moindre mesure, sur les provinces européennes (3 contributions) 1°, I’ouvrage présente
des contributions de premier plan. Tel est le cas de celle de Johann Strauss, consacrée aux
conversations en turc ottoman, notamment dans la haute société stambouliote. Ses recherches
linguistiques, remises dans leur contexte social, ouvrent des perspectives non seulement sur les
maniéres de s’exprimer dans telle ou telle situation — y compris au sein de la société féminine —
mais aussi sur les thémes de conversation privilégiés. Se basant sur les traités de savoir-vivre
de I’époque, I’auteur fournit plusieurs dialogues en turc osmanli, accompagnés d’une traduction.

Tout aussi remarquable, ’étude de Frangois Georgeon conduit le lecteur dans les profondeurs
stambouliotes, avant, pendant et aprés le mois de ramadan. A 1’aide de récits de premiére main
et de témoignages oculaires ottomans et européens couvrant la période du Xvi® au xx© siécle,
I’auteur envisage le ramadan comme un phénoméne social. Indépendamment de son caractére
religieux, le ramadan est, note F. Georgeon, la période de ’année musulmane ou la joie de
vivre s’exprime par des manifestations inconcevables le reste du temps. Les nuits, en particulier,
en constituent un moment fort : les hommes, et, de plus en plus, les femmes — accompagnées
ou non de leurs enfants — participent en foule et de bon ceeur aux festivités se déroulant en
plein air, puis, vers le tournant du xx° siécle, dans des théatres spécifiquement batis 2 cette
intention. L’importance du ramadan dans la vie sociale des musulmans décline toutefois avec
P’avénement du régime kémaliste. Riche en détails et en anecdotes, cette étude n’oublie pas de
localiser sur la carte d’Istanbul les rues et les quartiers les plus impliqués dans les festivités du
mois sacré.

15. 1l est difficile d’intégrer 4 cet ensemble la P’évolution d’une famille de la bourgeoisie juive

contribution de Maria Couroucli, «Se rendre
chez les autres : la visite dans la société grecque »;
cette étude, en soi fort intéressante, ne se rattache
guére au cadre temporel de 1’ouvrage que par
deux ou trois exemples. La méme remarque vaut
pour I’étude d’Henri Naoum, qui retrace

de Smyrne, les Mizrahi, aux alentours de 1900.
Malgré ’intérét de ce travail, qui concerne une
période charni¢re dans I’histoire des commu-
nautés juives orientales, il ne se rattache que
de trés loin au probléme annoncé par le titre
de Pouvrage.

BCAI 15 (1999) F. Georgeon et P. Dumont (dir.): Vivre dans I'Empire ottoman. Sociabilités et relations intercommunautaires, recensé par R. Deguilhem

© IFAO 2026

BCAI en ligne

http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 I11. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 133

L’aspect ludique, agent actif dans le processus de socialisation des individus, forme le
noyau de [’étude d’A. Ter Minassian. Elle analyse notamment un jeu pratiqué par les
adolescents arméniens des villages d’Anatolie orientale, consistant & parodier les autorités
ottomanes et persanes. Que leurs racines soient locales ou importées, la pratique des jeux
refléte les souhaits des individus et des collectivités, comme 1’indique Méropi Anastassiadou
dans son étude sur la composition des clubs sportifs qui apparaissent au tournant du xx° siécle
a Salonique. Etre membre du White Star Cycling Club, du Tennis and Crogquet Club ou d’une
autre association sportive, dont le modéle s’inspire principalement des clubs frangais, ne
donne pas seulement le droit de jouer au tennis ou de rouler a vélo, mais sert & marquer son
désir d’afficher des mceurs « modernes ». Ces clubs sont aussi des lieux oll se rencontrent
publiquement des personnes de différentes origines confessionnelles (mais appartenant au méme
milieu socioéconomique), parfois hommes et femmes ensemble, ce qui est un événement tou-
jours rare en dehors des périodes de fétes.

Salonique, ville cosmopolite largement peuplée de Grecs et de juifs est également le
terrain d’enquéte choisi par Alexandra Yerolympos qui, tout comme M. Anastassiadou, se
base sur des informations tirées de la presse salonicienne. Pour sa part, A. Yerolympos explore
la montée de la prise de conscience civique dans différentes communautés saloniciennes vers
la fin du xix°© siécle. Elle note que ce phénoméne se réalise « par le haut», car ce sont les
élites cultivées, toutes communautés confondues, qui prennent en charge, de fagon de plus
en plus collective, le progrés et la protection de la ville de Salonique et de sa population.
C’est également I’espace européen de I’Empire ottoman qu’aborde B. Lory, qui étudie "usage
au quotidien de mots et d’expressions turcs dans différents groupes sociaux et confessionnels
des Balkans !, Facilitant le contact avec les représentants de I’Etat ottoman, une connaissance
du turc, flit-elle sommaire, était quasi indispensable aux hommes des communautés non turco-
phones, quelle que soit la couche sociale a laquelle ils appartenaient : ils devaient pouvoir
communiquer a tout instant avec des fonctionnaires ou des militaires turcs, ou, dans le cas
de marchands ambulants ou sédentaires, négocier avec une clientéle turcophone. La pratique
quotidienne de la langue turque n’était d’ailleurs pas ’apanage des seuls musulmans : B. Lory
donne de trés intéressants exemples d’artisans chrétiens communiquant entre eux en turc.

Le langage est également le véhicule privilégié par lequel s’exprime ’esprit de solidarité
dans les groupes de « mauvais gargons », les kithlanbeyi, étudiés par Server Tenilli. Sa contri-
bution, trés courte mais non dépourvue d’intérét, montre a quel point le langage joue un role
primordial dans D'appartenance au groupe. Le nouveau venu, nécessairement orphelin, n’est
véritablement accepté dans la bande des kiihlanbeyi, squatters des hammams, qu’aprés avoir
acquis la maitrise de ’argot du groupe.

Plus organisées et hiérarchisées, les confréries mystiques ne s’en caractérisent pas moins,
elles aussi, par certains codes linguistiques. Thierry Zarcone, qui a consacré plusieurs études

16. Les recherches d’Olga Zirojevic, de I’Aca- les emprunts slaves dans les parlers turcs des
démie serbe des sciences et des arts de Belgrade Balkans ottomans,
portent sur P’autre face de la question, & savoir

BCAI 15 (1999) F. Georgeon et P. Dumont (dir.): Vivre dans I'Empire ottoman. Sociabilités et relations intercommunautaires, recensé par R. Deguilhem
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

134 BULLETIN CRITIQUE DES ANNALES ISLAMOLOGIQUES N° 15

a cette question, aborde ici deux types d’attitude manifestées par certaines d’entre elles (ou
par certains de leurs adeptes a titre individuel) relativement a la sociabilité et a la vie dans
le monde profane. Certains adoptent le concept de halvet der enciimen, soit la participation a la
vie sociale, tandis que d’autres choisissent le retrait du monde (ferk-i diinya) en se refusant a
toute forme d’hospitalité et de contact avec les non-initiés.

Se penchant, quant a eclle, sur les liens entre chrétiens d’obédience différente depuis la
fin du xvin® siécle jusqu’au milieu du xix°, Marie-Carmen Smyrnels, se fondant notamment
sur un dépouillement des registres de baptéme, distingue des relations de nature officielle,
commerciale et personnelle impliquant les membres de la communauté frangaise de Smyrne.
Elle met également en évidence les liens plus ou moins étroits entre les Frangais de Smyrne
— ou ceux qui, sur les bases plus ou moins ténues, se réclament de cette nationalité — avec
les communautés autochtones.

Hans-Lukas Kieser propose une contribution sur les relations au sein d’une communauté
chrétienne rassemblée autour d’un hépital missionnaire a Urfa, en haute Mésopotamie; ’essentiel
de son article concerne, cependant, la déportation des Arméniens de cette ville. Avec une
sympathie évidente pour des victimes, P’auteur observe les réactions et les positions prises par
les habitants de la ville, chrétiens et musulmans, envers ce drame, et les efforts individuels
visant a sauver la vie des Arméniens.

Qu’il soit résident ou simple voyageur de passage, ’étranger européen représente 1’outsider
par excellence. C’est 1’objet de la recherche présentée par Isik Tamdogan-Abel, qui examine
le statut des étrangers habitant les fans de la ville cbtiere d’Adana du xvm® et du xix® siécle.
Contrairement a l'idée regue d’une stricte compartimentation religieuse et ethnique, elle insise
avec raison sur la liberté (du moins pour les hommes) de certains espaces urbains invitant aux
rencontres et aux mélanges : tel est, précisément, le han, défini par son statut juridique en
droit ottoman comme un espace collectif.

En dépit de contributions de valeur, on relévera une certaine inégalité de traitement entre
les sujets abordés : alors que certains articles comportent plus de 70 pages, ce qui permet
une analyse en profondeur, d’autres n’en comptent guére plus de 7 ou 8, notes comprises.
Il faut encore souligner une certaine négligence dans ’organisation matérielle de 1’ouvrage :
coquilles nombreuses, ponctuation souvent incorrecte, incohérences dans la présentation des
notes et des références, parfois au sein d’'une méme contribution. Plus grave — et & vrai dire
incompréhensible dans un ouvrage de ce type — apparait I’absence d’un index.

Ces réserves mises a part, la qualité scientifique de 1’ouvrage est indiscutable, et en fait
un complément précieux aux travaux déjd publiés sur le domaine, en nous permettant une
compréhension accrue du réel quotidien vécu par les communautés des provinces anatoliennes
et européennes de I’Empire ottoman.

Randi DEGUILHEM
(CNRS - IREMAM-MMSH)

BCAI 15 (1999) F. Georgeon et P. Dumont (dir.): Vivre dans I'Empire ottoman. Sociabilités et relations intercommunautaires, recensé par R. Deguilhem

© IFAO 2026

BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org

1998 HII. HISTOIRE, ANTHROPOLOGIE 135

Abbas AMANAT, Pivot of the Universe, Nasir al-Din Shah Qajar and the Iranian
Monarchy, 1831-1896. University of California Press, Berkeley et Los Angeles,
1997, x1x + 536 p.

Responsable de la rubrique Qajar history pour VEncyclopaedia Iranica (EIr) en tant que
Consulting Editor, et directeur de la revue Iranian Studies, Abbas Amanat nous a déja fourni
de brillantes études, notamment sur ’histoire des débuts du babisme en Iran (Resurrection and
Renewal..., cf. cr. de J. Calmard, Studia Iranica 20/1 (1991), p. 151-154 et de M. Boivin,
Bulletin critique n° 10 (1993), p. 88-92). Outre ses nombreuses contributions sur I’histoire de
I'Iran gajar, notamment dans I’Elr, A.A. a aussi écrit I’article « Nasir al-din Shah » pour I’ET %
Le présent ouvrage constitue certainement la premiére entreprise d’envergure sur la biographie de
ce souverain gajar a la personnalité complexe, et dont le long régne (1848-1896) couvre ’entrée
progressive de I'Iran dans le monde moderne. Destiné 4 un large public cultivé, le livre combine
une érudition certaine, du moins en ce qui concerne l’histoire gijare, avec des considérations
plus générales sur la géopolitique de 1’époque, celle des grands « protecteurs » de I’Iran qajar,
la Russie et I’Angleterre, et sur les événements qui, en Iran et ailleurs, ont marqué I’histoire
du x1x° siécle. Mais loin d’étre exhaustive, la biographie politique, proprement dite, du souverain
ne se concentre que sur la premiére phase du régne, entre 1848 et 1871, ainsi que I’auteur s’en
explique dans sa préface, p. xm. Toutefois, dans son article de I’EI?, il divise le régne en
quatre phases, ladite premiére (1848-1871) en comportant deux, comme cela apparait clairement
dans son exposé.

Dans l'introduction « The Royal Domain», il esquisse la place occupée par les Qajars
(1794-1925) dans I’histoire de ’Iran et son contexte international, dominé par les rivalités des
Empires russe et anglais qui auront un droit de regard sur la succession au tréne. Il évoque
la nature du pouvoir qajar, les rapports entre souverain et sujets, les questions de frontiéres,
de succession dynastique. D’une maniére significative, il appelle le jeune Nasir al-Din « The
Child of Turkmanchay » (allusion au traité russo-persan de 1828 stipulant, notamment la
question de succession dynastique). Son arbre généalogique est bien retracé, surtout la branche
maternelle, élément important pour une dynastie d’origine tribale, ainsi que ’'union malheu-
reuse de ses parents, son enfance solitaire, la lutte pour le faire désigner héritier présomptif.
Outre I’éducation dans le harem (andarin, ou officie notamment M™¢ Golsaz « fabricante
de fleurs », originaire d’Orléans), on retiendra les lecons données & partir de Miroirs des
princes, genre réhabilité aprés la censure safavide, et Dinstruction religieuse donnée par le
tuteur chiite imamite, le molla-bashi, en pleine époque de montée du babisme, dans les années
1840. Une analyse serrée est fournie sur la montée et la prise du pouvoir Ascending the
Throne 4 Tabriz et & Téhéran — sous contréle de la reine mére durant Pinterrégne —, sur
Mirza Taqi Han « Atabak », premier ministre, devenu le célébre Amir Kabir, son action
énergique pour le rétablissement de 1’ordre intérieur, I'introduction de réformes au détriment
des grands personnages, la répression contre le babisme, et surtout le jeu compliqué d’intéréts
amenant son élimination (ce probléme de la chute du premier ministre, analysé dans un contexte

BCAI 15 (1999) F. Georgeon et P. Dumont (dir.): Vivre dans I'Empire ottoman. Sociabilités et relations intercommunautaires, recensé par R. Deguilhem
© IFAO 2026 BCAl en ligne http://www.ifao.egnet.net


http://www.tcpdf.org



